


Главный редактор:
Симонов-Вяземский Ю.П. – к.и.н., профессор, заведующий кафедрой мировой литературы и культуры 
МГИМО(У) МИД России

Заместители главного редактора:
Силантьева М.В. – д.филос.н., профессор, заведующая кафедрой философии МГИМО(У) МИД России
Афанасьева Н.Д. – к.пед.н., профессор, заведующая кафедрой русского языка МГИМО(У) МИД России

Шеф-редактор:
Мунтян М.А. – д.и.н., профессор, МГИМО(У) МИД России

Редакционный совет:
Симонов-Вяземский Ю.П. – к.и.н., профессор, председатель Редсовета (Россия)
Торкунов А.В. – д.полит.н., профессор, ректор МГИМО(У) МИД России, академик РАН (Россия)
Гусейнов А.А. – д.филос.н., профессор, академик РАН (Россия)
Гриер Т. Филип – почётный профессор философии Дикинсон колледжа (Пенсильвания, США)
Зеленев С.Б. – д.э.н., профессор исполнительный директор Совета по общественному благосостоянию 
(Нью-Йорк, США)
Легойда В.Р. – к.полит.н., профессор кафедры мировой литературы и культуры МГИМО(У) МИД России 
(Россия)
Пабст А. – старший преподаватель политологии Школы политических наук и международных отношений 
Кентского университета (Великобритания)
Терзич С.– гл.н.с. Института истории, член-корреспондент Академии наук Сербии, в настоящее время 
Полномочный и Чрезвычайный Посол Сербии в Москве (Сербия)
Чугров С.В. – д.социол.н., главный редактор научного журнала «Полис» (Россия)
Шестопал А.В. – д.филос.н., профессор, Заместитель председателя Международного экспертного совета по 
присуждению учёных степеней МГИМО МИД России (Россия)

Редакционная коллегия:
Силантьева М.В. – д.филос.н., профессор, заведующая кафедрой  философии МГИМО(У) МИД России (Россия)
Афанасьева Н.Д. – к.пед.н., профессор, заведующая кафедрой русского языка МГИМО(У) (Россия)
Аринин Е.И. – д.филос.н., профессор Владимирского государственного университета (Россия)
Братина Б. – доктор философии, профессор, Белградский государственный университет (Сербия) 
Веденина Л.Г. – д.филол.н., профессор МГИМО(У) МИД России (Россия)
Гарза Т. – доктор философии, профессор, Университет штата Техас (США)
Глаголев В.С. – д..филос.н., профессор кафедры философии МГИМО(У) МИД России(Россия)
Гуревич Т.М. – доктор культурологии, профессор МГИМО(У) МИД России (Россия)
Деретич И. – доктор философии, профессор, Белградский госуниверситет (Сербия) 
Долгов К.М. – д.филос.н., профессор, г.н.с. Института философии РАН (Россия)
Каменец А.В. – доктор культурологии, профессор РГСУ (Россия)
Каргина И.Г. – д.социол.н., начальник Управления учебно-организационной работы МГИМО(У) МИД России 
(Россия)
Клэр Дж. – профессор по литературе Возрождения Школы искусствУниверситета г. Халл (Великобритания)
Капилупи С.М. – доктор философии, профессор, Римский университет (Италия)
Кирсанова Л.И. – д.филос.н., профессор, Дальневосточный федеральный университет (Россия)
Лебедев С.Д. – к.филос.н., доцент, Белгородский госуниверситет (Россия)
Малоежник М.П. – титулярный профессор, директор департамента изучения международных отношений 
и региональной безопасности, Университет г. Гвадалахара штат Халиско (Мексика) 
Миронов В.В. – д.филос.н., член-корреспондент РАН, профессор МГУ им. М.В. Ломоносова (Россия)
Мотрошилова Н.В. – д.филос.н., профессор, г.н.с. Института философии РАН (Россия)
Мунтян М.А. – д.и.н., профессор, МГИМО(У) МИД России (Россия)
Островская Е.А. – д.социол.н., профессор, Санкт-Петербургский госуниверситет (Россия)
Романчук А.А. – исследователь, лектор Университета «Высшая антропологическая школа» (Республика 
Молдова)
Скворцов Я.Л. – к.социол.н., декан Факультета международной журналистики МГИМО(У) МИД России 
(Россия)
Такаши Санами – ассистент профессора, Славистико-Евразийский исследовательский центр Университета 
Хоккайдо (Япония)

Редакция:
Мунтян М.А. – д.и.н., профессор, МГИМО(У) МИД России, шеф-редактор
Коннов В.И. – к.социол.н., доцент кафедры философии МГИМО(У) МИД России, редактор
Изотова Н.Н. – к.культурологии, доцент кафедры японского языка МГИМО(У) МИД России, редактор
Чупрова И.А.– к.филос.н., секретарь редакции журнала «Концепт» МГИМО(У) МИД России, редактор
Чмырёва В.А. – к.и.н, Институт экономики АН России, редактор
Королева А.А. – к. культурологии, доцент кафедры рекламы и связей с общественностью МГИМО(У) МИД 
России
Волков Д.Е. – дизайнер, верстальщик, МГИМО(У) МИД России
Заборников А.В. – администратор сайта журнала, МГИМО(У) МИД России





Editor-in-Chief:
Simonov-Viazemsky Yu.P. – Ph.D of Historical Sciences, Professor, Head of the Department of the World Literature 
and Culture MGIMO University (Russia)

Deputy Editor-in-Chief: 
Silantyeva M.V. – Doctor of Philosophical Sciences, Professor, Head of the Department of Philosophy MGIMO-University 
(Russia)
Afanasyeva N.D. – PhD of Pedagogical Sciences, Head of the Department of Russian Language MGIMO-University 
(Russia)

Editor-in-Charge:
Muntian M.A. – Doctor of Historical Sciences, Professor, MGIMO-University (Russia)

Editorial Council:
Simonov-Viazemsky Yu.P. – Ph.D of Historical Sciences, Professor, Head of the Department of the World Literature 
and Culture MGIMO University, Chairman of the Editorial Council (Russia)
Torkunov A.V. – Rector of MGIMO University, Professor, Academician of the RAS (Russia)
Guseynov A.A. – Doctor of Philosophical Sciences, Professor, Academician of the RAS (Russia)
Grier F.T. – Honorary Professor of Philosophy and Religion at Dickinson College (Pennsylvania, USA)
Zelenev S.B. – Doctor of Economics, Professor, Executive Director of the Council on Public Welfare (New York, USA) 
Legoyda V.R. – PhD (Political Sciences), Professor at the Department of World Literature and Culture at the MGIMO, 
Chairman of the Holy Synod Department for Church, Society and the Mass Media Relations of the Russian Orthodox 
Church (Russia) 
Pubst A. – Senior Lecturer in Politics at the School of Politics and International Relations in the University of Kent 
(United Kingdom)
Terzich C. – Corresponding Member of the Serbian Academy of Sciences and Arts, Ambassador Extraordinary and 
Plenipotentiary of the Republic of Serbia in Russia
Chugrov S.V. – Doctor of Sociology., Editor-in-Chief of the Scientific Journal «Polis» (Russia)
Shestopal A.V. – Doctor of Philosophical Sciences, Professor of the Department for Philosophy (MGIMO University)

Editorial Staff:
Silantyeva M.V. – Doctor of Philosophical Sciences, Professor, Head of the Department of Philosophy MGIMO-
University (Russia)
Afanasyeva N.D. – PhD of Pedagogical Sciences, Head of the Department of Russian Language MGIMO-University 
(Russia)
Arinin E.I. – Doctor of Philological Sciences, Professor, University of Vladimir (Russia)
Bratina B. – Doctor of Philosophy, Professor, University of Belgrade (Serbia)
Vedenina L.G. – Doctor of Philological Sciences, Professor, MGIMO-University (Russia)
Garza M. – Doctor of Philosophy, Professor, University of Texas, Director of Texas Language Center (USA)
Glagolev V.S. – Doctor of Philological Sciences, Professor, MGIMO-University (Russia)
Gurevich T.M. – Doctor of Cultural Studies, Professor of MGIMO (University) of the Ministry of Foreign Affairs of 
Russia (Russia)
Deretich I. – Doctor of Philosophy, Professor, University of Belgrade (Serbia)
Dolgov K.M. – Doctor of Philosophical Sciences, Professor, Institute of Philosophy RAS (Russia) 
Kamenetz A.V. – Doctor of Culturology, Professor, Russian State Sociological University (Russia)
Kargina I.G. – Doctor of Sociology, Head of the Educational and Organizational Work of MGIMO (University) of the 
MFA of the Russian Federation (Russia)
Кlare J. – Professor of Renaissance Literature/ Co-Director of the Andrew Marvell Centre for Medieval and Early 
Modern Studies, School of Arts (United Kingdom)
Kapilupy C.M. – Doctor of Philosophy, Professor, University of Rome (Italy)
Kirsanova L.I. – Doctor of Philosophical Sciences, Professor, DVFU (Russia)
Lebedev C.D. – Candidate of Philosophical Sciences, docent, University of Belgorod (Russia)
Maloyezhnik M. Pablo – Titular Professor, the Director of the Department of Studying of the International Relations 
and Regional Security of the University Guadalajara, the State of Jalisco (Mexico)
Mironov V.V. – Doctor of Philosophical Sciences, Professor, Corresponding Member of RAS (Russia) 
Motroshilova N.V. – Doctor of Philosophical Sciences, Professor, Institute of Philosophy of RAS (Russia) 
Muntian M.A. – Doctor of History, Professor (MGIMO University), Editor-in-Charge (Russia)
Ostrovskaya E.A. – Doctor of Sociology, Professor of St. Petersburg University (Russia)
Romanchuk A.A. – Researcher of University «High Anthropological School» (Republic of Moldova)
Skvortsov Ya.L. – PhD (Sociology), Dean of the Faculty of International Journalism, MGIMO (U) MFA of Russia 
(Russia)
Takahashi Sanami – Assistant Professor, Slavic-Eurasian Research Center, Hokkaido University (Japan)

Editorial Board:
Muntian M.A. – Doctor of History, Professor (MGIMO University), Editor-in-Charge
Konnov V.I. – Ph.D (Sociology), Associate Professor of the Philosophy Department (MGIMO University)
Izotova N.N. – Ph.D (Culturology), Editor (MGIMO University)
Chuprova I.A. – Ph.D (Culturology), Secretary of the Editorial Board (MGIMO University)
Chmyreva V.A. – Ph.d (History), Editor, (Institute of Economics RAS)
Koroleva A.A. – Ph.D (Culturology), Associate Professor Department of advertising and public relations
MGIMO-University
Volkov D.E. – Designer, Coder (MGIMO University)
Zabornikov A.V. – Site Administrator (MGIMO University)



Содержание

Торкунов А.В. К 75-летию МГИМО . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                         7

ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИЕ СТАТЬИ

ФИЛОСОФИЯ
Вяземский Ю.П. Творчество и душа: три слоя сознания как источник становления 
и развития науки, искусства и религии . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8
Васечко В.Ю. Эпистемологический дискурс в политарном обществе: концептуальная 
оппозиция «когнитивное» – «ритуальное». . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                               18
Щербаков Ф.Б. Метафора космоса-полиса в стоическом учении и её  
этико-коммуникативные следствия . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
Палагина Н.С., Полякова Т.А. Текст и его проблема в культуре философии ХХ века. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    39

РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ
Забияко А.П. Религиоведение как строгая наука. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         47
Щипков В.А. Введение в генеалогию секулярного . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65
Горина А.А. Нижегородская епархия в период проведения кампании по изъятию 
церковных ценностей 1921-1922 гг. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                      78
Прокофьева И.Т. Молодая богиня в древнем пантеоне Индии . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88

КУЛЬТУРОЛОГИЯ
Ополев П.В. Сложность как антропокультурный феномен. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
Жбанкова Е.В. Советская семья на экране 1920-х – ложь или правда?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113
Фёдорова Е.С. Сравнительная характеристика деятельности А.Б. Лобанова-Ростовского 
и Н.П. Игнатьева в период русско-турецкой войны 1878-1879 гг. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       124
Шевцов Н.В. Журнал «Отечественные записки» в истории русской культуры XIX века. . . . . . . . . . . . . . . . .                132
Куланина Е.М. Каллиграфические традиции в культуре и образовании современного Китая . . . . . . . . . 143

МЕЖКУЛЬТУРНАЯ КОММУНИКАЦИЯ
Шестак В.А. Особенности современного правового регулирования мультикультурализма 
в Германии: взгляд из России. . . .    . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                        158
Агрба Л. Эх, дороги! (Или как работают демагогические идеологемы) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167

ИСКУССТВО
Алексеева М.В. Коммуникативный потенциал музыкальной выразительности . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179

ЛИТЕРАТУРА 
Арутюнов Г.Г., Латыева Е.В., Назарова Н.Е. В.В. Набоков и Ф.И. Тютчев: двойное бытие. . . . . . . . . . . . . . . 189

РЕЦЕНЗИИ

Литвак Н.В. «Русский дневник» Т. де Монбриаля и философия международных отношений. . . . . . . . . . .          201
Одесская М.М. «Живите в доме  – и не рухнет дом» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 208
Аникеева Н.Е. Фелипе VI – король для всех испанцев . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212

НАУЧНАЯ ЖИЗНЬ

Долгов К.М. Елена Образцова: голос любви . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215
Глаголев В.С. Юбилейный 25-й «круглый стол» по проблемам «комлексности феномена
одарённости и креативности». . .   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                        221
Чупрова И.А. V Международная научная конференция «Творчество как национальная 
стихия: общее и особенное в современном социокультурном пространстве» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          224



Тable of Contents

Torkunov A.V. On the 75th Anniversary of MGIMO . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

RESEARCH ARTICLES

PHILOSOPHY
Vyazemsky Yu.P. Creativity and Soul: three Layers of Consciousness as a Source of Science,
Art and Religion. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                              16
Vasechko V.Yu. Epistemological Discourse in a Politarial Society: Conceptual Opposition
“Cognitive” – “Ritual” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                         25
Shcherbakov F.B. Metaphor of Cosmos–as–Polis in the Stoic Teaching and its Ethical and 
Communicative Consequences. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                37
Palagina N.S., Polyakova T.A. Text and its Problem in the Culture Philosophy of the XX Century. . . . . . . . . . . . . . . 45

RELIGIOUS STUDIES 
STUDY OF RELIGION AS A STRICT SCIENCE
Zabiyako A.P. Study of Religion as a Strict Science. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
Shchipkov V.A. Introduction to Secular Genology . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             75
Gorina A.A. The Nizhny Novgorod Diocese During the Campaign for Aseizure of Churches’ 
Values in 1921-1922 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
Prokofieva I.T. The Young Goddess in the Ancient Pantheon of India . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          99

CULTUROLOGY
Opolev P.V. Complexity as an Anthropocultural Phenomenon. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .110
Zhbankova E.V. A Soviet Family as Depicted on Screens in 1920s – Authentic or Not? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .122
Fedorova E.S. Comparative Characteristics of the Activities of A. B. Lobanov-Rostovsky and  
N.P. Ignatiev During the Russian-Turkish War of 1878-1879.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 129
Shevtsov N.V. Magazine «Otechestvennye Zapiski » in the History of Russian Culture of the 19th Century. . . . .     140
Kulanina E.M. Calligraphic Traditions in Culture and eEucation of Modern China. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            154

INTERCULTURAL COMMNUNICATION
Shestak V.A. Features of Modern Legal Regulation of Multiculturalism in Germany: a View from Russia . . . . . .      165
Agrba L.A. Ah, the Roads! Or how Demagogic Ideologemes Work . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .176

ART
Alekseeva M.V. The Communicative Potential of Musical Expressiveness . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    187

LITERATURE 
Arutyunov G.G., Latyeva E.V., Nazarova N.E. V.V. Nabokov and F.I. Tyutchev: Double Being. . . . . . . . . . . . . . . . . .                  198

BOOK REVIEWS

Litvak N.V. “Russia Journal” of de Monbrial and the Philosophy of International Relations. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .201
Odesskaya M.M. “Live in the House – and the House Will not Decline” . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .208
Anikeeva Н.Е. Felipe VI – King for all Spanishn. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .212

SCIENTIFIC LIFE

Dolgov K.M. Helen Obraztsova: Voice of Love . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                               215
Glagolev V.S. 25th Anniversary «Round Table» on the Problems «of the Complexity 
of the Phenomenon of Giftedness and Creativity». . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .221
Chuprova I.A. Fifth International Scientific Conference «Creativity as a National Element: 
a General and Special in the Modern Socio-Cultural Space» . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  224



7

К  75-ЛЕТИЮ  МГИМО

В октябре те-
кущего 2019 
года МГИМО  

отмечает своё 75-
летие. Созданный в 
непростые военные 
годы, наш вуз с это-
го времени стал на-
стоящей кузницей 
кадров для страны. 
За период, про-

шедший с октября 1944 года, Университет 
подготовил более 50 тысяч специалистов-
международников, государственных и обще-
ственных деятелей, выдающихся учёных; здесь 
сложился высококлассный профессорско-
преподавательский коллектив.

МГИМО – это особая семья. Сегодня мно-
гие из окончивших его специалистов приво-
дят сюда своих детей и даже внуков. И в какой 
бы уголок Земли ни попал наш выпускник, 
он всегда сможет найти своих собратьев по 
Университету, которые готовы прийти ему на 
помощь. Тем более, что среди выпускников 
МГИМО более 6 тысяч иностранных граждан 
из более чем 60-ти стран.

Созданный как кузница дипломатических 
кадров, в новое тысячелетие наш вуз вошёл как 
уникальный гуманитарный международный 
университет, авторитетный научный и учеб-
ный центр. Здесь реализуются образователь-
ные программы бакалавриата и магистратуры 
более чем по 20-ти направлениям подготовки, 
ведётся обучение аспирантов по 8 научным 
специальностям, идёт интенсивная языковая 
подготовка по 52 иностранным языкам, реа-
лизуются программы послевузовского специ-
ального образования. В структуре Университе-
та девять факультетов, три института и Школа 
бизнеса и международных компетенций. И 
сегодня МГИМО предоставляет широкие воз-
можности получения высшего образования, 
разных форм повышения квалификации в 
различных областях международных отноше-
ний, политологии, экономики, права, управ-
ления, журналистики и других сферах, ведёт 

серьёзную научно-исследовательскую работу, 
имеет широкие международные связи, актив-
но участвует в общественно-политической 
жизни нашей страны.

В Университете сложились интересней-
шие научные школы по многим научным 
направлениям; проводятся фундаменталь-
ные исследования, создаются глубокие тео-
ретические работы. Но главное, все эти ис-
следования – практико-ориентированные, 
нацеленные на улучшение климата междуна-
родного сотрудничества, развитие межкуль-
турной коммуникации в том ключе, который 
позволяет договариваться и решать общие 
задачи, поставленные самой жизнью.

Сегодня МГИМО, несмотря на свои 75, 
молод и бодр. Один из примеров его моло-
дости – постоянное появление новых имён и 
новых изданий, в том числе – рождение но-
вых научных журналов. «Концепт» занимает 
в их числе особое место, возродив площадку 
междисциплинарных исследований в обла-
сти философии, религии и культуры на базе 
традиций, давно и прочно сложившихся в 
нашем вузе. Молодое издание объединило 
в своих рядах авторов разных поколений; 
здесь публикуются труды известных спе-
циалистов и начинающих учёных. Подобная 
преемственность по понятным причинам 
очень важна для развития любого серьёз-
ного научного проекта. Особенно радует 
сотрудничество «Концепта» с зарубежными 
коллегами и коллегами из российских регио-
нов, ведь качество научных работ сегодня не 
может оставаться «домашним», замыкаясь 
в «своих стенах»: для развития и «обкатки» 
своих идей учёным нужен широкий про-
стор для дискуссии. Только так можно про-
двинуться по пути обретения подлинно на-
учного знания, пригодного для выработки 
перспективных моделей целенаправленного 
совершенствования международной дей-
ствительности. 

Анатолий Васильевич Торкунов,
ректор МГИМО, академик РАН 

А.В. Торкунов



8

ФИЛОСОФИЯ

ТВОРЧЕСТВО  И  ДУША:   
ТРИ  СЛОЯ  СОЗНАНИЯ  КАК  ИСТОЧНИК  
СТАНОВЛЕНИЯ  И  РАЗВИТИЯ  НАУКИ,  
ИСКУССТВА  И  РЕЛИГИИ
Ю.П. Вяземский

Московский государственный институт международных отношений (университет) 
МИД Российской Федерации. Россия, 119454, г. Москва, проспект Вернадского 76.

Изучение культуры как разнообразия форм деятельности предполага-
ет изучение конкретных форм такой деятельности не только в их «само-
стоятельном» существовании, но и сквозь призму того, кто, собственно, 
эту деятельность осуществляет. Такой подход в культурологии связан с 
обращением к данным психологии и не может не учитывать тех её до-
стижений, которые стали особенно актуальными к концу ХХ – началу ХХI 
вв. и продолжают оставаться в ряду наиболее востребованных вопросов 
культурологии как научной дисциплины. Методология подобных исследова-

ний связана с комплексным использованием данных экспериментальной психологии, 
а также теоретическим осмыслением их роли и места в целостном знании об осо-
бенностях решения с их помощью «проблемы человека». В силу сказанного наука, ис-
кусство и религия как сферы культурной деятельности могут быть рассмотрены 
сквозь призму теории бессознательного З. Фрейда с теми уточнениями, которые 
внёс в это учение академик П.В. Симонов. По мысли Симонова, фрейдовское «пред-
сознательное» включает в себя как подсознание, так и сверхсознание. Подсознание 
содержит интериоризованные механические навыки  и невербализуемые образы. 
Важным открытием Симонова было выделение в психике области сверхсознания, 
где помещаются также невербализуемые образы, которые защищают сознание от 
него самого. Разбирая вопрос о слоях психики применительно к науке, искусству и 
религии, можно выделить три подуровня в каждом из них. В науке это гипотетика 
(сверхсознание), теорематика (сознание) и аксиоматика (подсознание). В искусстве 
соответственно иконика (сверхсознание), драматика (сознание) и каноника (под-
сознание). В религии – мифика (сверхсознание), теологика (сознание), догматика 
(подсознание). Одним из наиболее важных аспектов слоёв и уровней психики в дан-
ной модели является их сбалансированное развитие, которое помогает предот-
вратить множественные «перекосы» в ту или иную сторону. Нормативный пласт 
культурологии, который задаётся таким образом, не означает эссенциалистских 
установок. Фундамент аналитической психологии держится на эксперименталь-
ной составляющей, значение которой при осмыслении целостного феномена чело-
века ещё требует своего изучения.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-8-17



9

Ю.П. Вяземский

Роль процессов сознания в пони-
мании возможностей и границ 
человеческой культуры трудно 

переоценить. Как невозможно избежать 
определённого схематизма в решении 
тех или иных задач, связанных с интер-
претацией роли психики [Павлов-Пинус: 
2018а: 40-57; Павлов-Пинус, 2018б: 47-
55; Симонов П., 1984; Громыко, 2019:185-
195], в том числе в развитии таких сфер 
человеческой деятельности, как наука, 
искусство и религия. Ограничиваясь 
рассмотрением одной из таких поясни-
тельных моделей, воспользуемся дискус-
сионным положением о том, что рассмо-
трение культуры как феномена может 
представлять собой:

–	 не только антропологическое, 
лингвистическое, религиоведческое и 
т.д. описание;

–	 но и выразиться в попытке най-
ти обобщённую структурную модель на-
учного образца. Последнее предполагает 
видение культуры как «единства, кото-
рое было бы способно включить в себя 
множественное, причём разными спосо-
бами» [Кузнецов, 2014: 146].

Одной из таких моделей является та, 
что была предложена научной психоло-
гией и на протяжении ХХ века остава-
лась одной из наиболее востребованных 
при решении конкретных социально-
организационных и медицинских за-
дач. Эта модель оказалась действующей, 
по крайней мере, в хорошо описанной 
системе уникального исторического 
опыта, с которым сталкивается совре-
менный человек. Она остаётся трендом 
современных исследований в области 
границ человеческого поведения, а так-
же истоков творчества и возможностей 
разнообразных социокультурных проек-
тов [Симонов, 1993].

Как известно, аналитическая психо-
логия начинается с Зигмунда Фрейда: 

та, что была до него, носила описатель-
ный характер. Во взглядах Фрейда было 
много вещей, которые вызывают сомне-
ние, однако в них есть много ценного. 
Возможно, наибольшую ценность пред-
ставляет его позиция, что человек ни в 
коем случае не состоит из сознания, а его 
психика содержит по меньшей мере три 
структуры:

–	 во-первых, это то, что Фрейд 
называл собственно сознанием 
(Bewusstsein);

–	 во-вторых, то, что он называл 
предсознанием, потому что у него это 
именно предсознание (Vorbewusstsein), 
которое в дальнейшем американская 
традиция психоанализа исказила и у 
них появилось «подсознание» (в то вре-
мя как у Фрейда этот термин встреча-
ется крайне редко и совсем в другом 
контексте). Фрейд же говорит именно о 
Vorbewusstsein, предсознательном;

–	 в-третьих – это бессознательная 
психическая структура (Unbewusstsein).

Исследуя эти три фрейдовы струк-
туры, академик П.В. Симонов – интерес-
нейший для меня психофизиолог, – об-
ратил внимание на это фрейдовское 
Vorbewusstsein – предсознательное, и 
у него возникло ощущение, что туда, в 
это «предсознательное» (или то, что по-
том стали называть подсознательным), 
слишком много всего разного помеща-
ют, и в том числе принципиально разные 
вещи. Развивая учение Фрейда, академик 
Симонов сделал, на мой взгляд, очень 
интересное открытие: он это предсозна-
тельное Фрейда разделил на две части: 
на подсознание и на то, что он назвал 
сверхсознанием.

В подсознание академик Симонов от-
нёс, грубо говоря, две фундаментальные 
вещи: это то, что когда-то было созна-
тельным, а потом, чтобы защитить со-
знание от слишком большой нагрузки, 

Ключевые слова: деятельностный подход, культурология, психика и познание, 
структура сознания, бессознательное, предсознание, подсознание и сверхсознание, 
наука, искусство, религия



10

ФИЛОСОФИЯ

это из сознания переместилось в подсо-
знание, то есть это различные механи-
ческие и прочие вещи [Фрит 2016: 53; 
Крюкова, 2016: 166-170]. Конкретный 
пример: когда вы начинаете учиться му-
зыке, когда у вас первый урок игры на 
фортепиано, учительница говорит: «Да-
вайте посмотрим, вот большой пальчик 
у вас идёт на ноту до, второй пальчик 
идет на ноту ре, третий – на ми; а потом, 
чтобы играть гамму, пальчик большой 
переходит на фа, дальше – второй и так 
далее…». Естественно ученик во время 
первого урока думает о том, куда идёт 
пальчик. Но если бы это так и осталось, 
если бы это из сознания не было пере-
ведено в подсознание, то, сами понимае-
те, что получилось бы. Скажем, если бы 
Денис Мацуев, когда выходит играть на 
сцену, думал, куда у него идёт пальчик, то 
никакой бы музыки не получилось. Итак, 
некоторые механические навыки уходят 
в автоматику, в подсознание. Вместо со-
знания у Дениса Мацуева работает ещё и 
колоссально развитое музыкальное под-
сознание. Это первый, очень большой 
блок подсознательного. 

Второй, о котором кстати не все пси-
хологи говорят: очень многое отправ-
ляется в подсознание, минуя сознание. 
И это, главным образом, то, что проис-
ходит подражательно. То есть человек не 
пропускает это через сознание, он ино-
гда даже не подозревает, что он это дела-
ет, но за счёт подражания всё это уходит 
сразу в подсознание. В том числе – язык, 
подражание любимому человеку – его 
походке, поведению, манерам. Другими 
словами, колоссальный блок уходит в 
подсознание через подражательное по-
ведение, минуя сознание. Здесь никакого 
собственно открытия Симонов не произ-
вёл, потому что это и так всё было понят-
но. Открытие его заключалось в том, что 
помимо подсознания он стал разрабаты-
вать психическое явление, которое назы-
вается «сверхсознанием». 

Сверхсознание по академику Симоно-
ву – это различные интуиции, гипотезы; 
то, чего не было в сознании, но то, что 
защищает, по Симонову (в некоторых 
местах у него это указано), сознание от 

него самого. Что характерно и для подсо-
знания, и для сверхсознания (то есть для 
всего предсознательного по Фрейду), –  
это невербальные вещи. То есть здесь 
присутствуют в основном вещи образные, 
динамические. Если мы проследим за тем, 
как делались великие открытия, часто в 
описании этих открытий теми людьми, 
которые их делали, обнаруживается, что, 
например, Менделееву, по его признанию, 
периодическая система элементов при-
снилась во сне. Этому можно верить или 
нет, но известно – люди об этом по крайней 
мере свидетельствуют: замечательный 
Август Кекуле, который открыл формулу 
бензола, описывал, что он долго мучился 
над этой формулой, пока ему однажды не 
приснились обезьяны, сцепившиеся хво-
стами. Эти обезьяны, сцепившиеся хво-
стами, обратите внимание, совершенно 
невербальная вещь, абсолютно образная, 
в каком-то смысле метафорическая, на-
толкнула его сознание на то, что тут же с 
помощью колоссального химического ап-
парата в нём возникла формула бензола, – 
уже без всяких обезьян и с конкретными 
формулами. 

Для того, чтобы стало понятнее, мож-
но провести аналогию между сознанием 
и директором крупного предприятия или 
ректором университета. Он олицетворя-
ет сознание. Когда возникает какой-то 
вопрос, он, естественно, приглашает сво-
их заместителей, экспертов, специали-
стов – причём, чем сложнее вопрос, тем 
больше приглашённых. И они, собираясь 
за столом, предлагают различные вари-
анты решения этого вопроса, которые 
когда-то уже проводились, которые есть в 
их компетенциях, в их воспоминаниях. И 
они вместе разрабатывают решение это-
го вопроса. И сознание – ректор готов уже  
принять решение в соответствии с тем, 
что ему предлагают. Но – в хорошем боль-
шом кабинете и у ректора, и у директора 
всегда есть комната отдыха. И иногда 
вдруг дверь в эту комнату отдыха откры-
вается и оттуда появляется, скажем, мо-
лодой человек довольно безапелляцион-
ного поведения, который может в любой 
момент войти и вмешаться в разговор 
этих умудрённых опытом мужей и ска-



11

Ю.П. Вяземский

зать: «Чего вы тут делаете? Чушь какая-
то. Некрасиво, неинтересно, смешно». 
Может взять чашечку кофе и пролить на 
те документы, что уже готовы, и созна-
ние уже готово было их принять. Иногда 
он что-то предлагает, иногда ничего не 
говорит и уходит. 

В каком-то смысле это демон, знаме-
нитый «даймонион» Сократа. Платон его 
(во всяком случае в «Апологии Сократа» –  
в разделах 40 а-с, 31 d согласно общепри-
знанной системе цитирования сочине-
ний античных авторов [Платон, 1990: 94-
95, 85; Сидорова, 2015: 93-101]) выводит 
так: вокруг него вдруг начинает звучать 
этот голос, причём он не объясняет поче-
му, а просто говорит: «Сократ, вот это – не 
надо!» и всё. А иногда предлагает какие-
то другие варианты. Причём эти вари-
анты порой кажутся нереальными, не 
имеющими отношения к делу, похожими 
на тех самых сцепившихся хвостами обе-
зьян, которых в состоянии понять толь-
ко тот ректор, только то сознание, кото-
рое к этому готово. То, которое до этого 
очень хорошо проработало эту тему. 

Симонов пытался заниматься язы-
ками сверхсознания, эту работу он до 
конца не довёл, но, пожалуй, можно вы-
делить в качестве языков подсознания 
следующие: красиво/некрасиво, когда 
сверхсознание одобряет принятое созна-
нием решение: «Это красиво, это хорошо, 
это пойдёт» или «Давайте, сделаем так, 
потому что это будет красиво». А отри-
цательная рекомендация сверхсознания 
в отношении сознания это «некрасиво». 
«Этот самолёт не полетит», – очень часто 
можно встретить у конструкторов, – «по-
тому что он некрасивый». Естественно, 
возмущённое сознание может сказать: 
«Что это такое! Что значит некрасиво?! 
Ты тогда, может быть, подскажешь мне, 
что такое красиво?». А оно в ответ: «А ты 
сам думай!». И повторяет: «Это не поле-
тит. Это некрасиво, это неинтересно», а 
иногда совсем грубо: «Это смешно».

Как вы знаете, мы с вами уже об этом 
говорили, для меня существует три пути 
познания: научное, художественное, 
религиозное [Симонов-Вяземский, 
2018а: 124-131; Симонов-Вяземский, 

2018б: 7-14]. Вот я и решил посмотреть 
на научную психику, на художественную 
психику и на религиозную психику. Толь-
ко заранее хочу оговориться, что нуж-
но иметь в виду две вещи (и Фрейд нас 
здесь бы поддержал). Во-первых, что со-
знание в нашей психике играет довольно 
небольшую роль, это довольно узкий её 
пласт, особенно когда мы его сравнива-
ем с бессознательным, а возможно даже 
и с предсознательным. Второе – это то, 
что о бессознательном мы с вами сказать 
совершенно ничего не можем просто по-
тому, что, если мы об этом что-то можем 
сказать, это уже не бессознательное, а 
значит, мы уже выходим за его рамки. 
Поэтому, чтобы нечто из бессознательно-
го стало сознательным, по Фрейду, надо 
обязательно вывести его в сознание. Тут 
я бы дополнил Фрейда и сказал, что, как 
правило, бессознательное переводится в 
сознание через предсознание [Ср.: Кату-
нин, 2019: 129-144]. 

Потому что для того, чтобы это потом 
стало логическим, чтобы стало вербаль-
ным, это прежде всего должно проявить-
ся так или иначе в виде каких-то образов 
[Матвеева, 2014: 420-423]. Причём эти 
образы могут быть, условно говоря, со-
вершенно необязательно зрительными, 
они могут быть и слуховыми и ольфак-
торными и тактильными – по всем пяти 
чувствам. Перед нами примерно то, что в 
своё время сделали Ф.Т. Михайлов и Э.В. 
Ильенков [Михайлов, 1976; Ильенков, 
1974], обучая выражать чувственное 
восприятие слепоглухонемых, и сделали 
они это совершенно великолепно и для 
меня совершенно загадочно: я не пони-
маю, как им это удаётся [Бэкхерст, 2010: 
88-96].

Итак, давайте начнём с науки. Мож-
но выделить три пласта научной пси-
хики. Начнём со сверхсознательного 
пласта. Это, кстати, не значит, что оно 
должно находиться наверху или внизу, 
здесь любое пространственное поме-
щение таких вещей довольно опасно. 
Рисунок сознательное-бессознательное-
предсознательное тоже зависит от того, 
как он делается тем или иным исследо-
вателем: сознание может быть на по-



12

ФИЛОСОФИЯ

верхности, как предпочитают делать 
многие, потому что это поверхностное 
и более позднее проявление (я больше 
сторонник того, что внутри нас находит-
ся именно бессознательное, потом идёт 
пласт предсознательного, а потом на-
конец тоооненький слой сознательного. 
У женщин, на мой взгляд, этот слой ещё 
тоньше, чем у мужчин. Я имею в виду 
мужчин и женщин как мировое явление, 
потому что индивидуальные различия 
чрезвычайно велики. 

И делаю я это не для того, чтобы оби-
деть женщину, а для того, чтобы её вос-
хвалить, потому что у неё сознание мень-
ше за счёт того, что у неё намного лучше 
развито предсознание и сверхсознание. 
Тому много и документальных примеров, 
и особенно хорошо это описано в худо-
жественной литературе и кинематогра-
фе. Конкретный пример – «Сталкер». В 
первом варианте сценария братьев Стру-
гацких жена Cталкера хочет вместо него 
идти в Зону, потому что она понимает: он 
будет действовать сознательно и, скорее 
всего, не поможет их бедной девочке. И 
она как мать предчувствует, что только 
она и попросит у этого магического кру-
га (в первом варианте это был именно 
магический круг), чтобы он исцелил их 
несчастное дитя. 

И, в общем, она очень точно угадала, 
потому что в первом варианте сцена-
рия – в фильме только об этом упоми-
нается, – когда сам Cталкер становится 
на этот круг, исполняющий желания (а 
исполняется самое заветное желание) и 
просит всей своей душой и всей своей на-
турой, как ему кажется, чтобы исцелили 
девочку, круг ему выбрасывает мешки с 
деньгами. Потому что больше всего в тот 
момент он хочет денег. А она, как чув-
ствующая мать, прекрасно понимала, что 
это, скорее всего, и должно произойти.

Сверхсознательный уровень науки я 
бы обозначил греческим словом гипоте-
тика – это образы, которые есть в психи-
ке любого учёного, они его направляют. 
Они ему подсказывают, а иногда и сби-
вают его с толку, потому что сверхсозна-
ние, как вы сами понимаете, очень часто 
вбрасывает образы, а отбирает их потом 

сознание (наш ректор-директор). Пото-
му, что если слушать одно только сверх-
сознание, там такое можно получить! И 
важно, чтобы именно сознание поняло, 
что образ обезьян связан с формулой 
бензола. Причём этих образов много, они 
достаточно сложно вербализируются, 
сложно проникают в сознание.

Сознательную часть, сознательный 
слой научной психики я бы назвал теоре-
матикой: сознание, получая различные 
образы, всякие подсказки и гипотезы, 
занято тем, что начинает всё это обраба-
тывать, чаще всего так же, как доказыва-
ется та или иная теорема.

Наконец, подсознательный слой или 
подсознательное хранилище всего того, 
что наработано научным сверхсознани-
ем и научным сознанием – гипотетикой 
и теорематикой (тут с выбором термина 
довольно легко, потому что есть такое 
понятие как «аксиома»), – я бы предло-
жил обозначить термином аксиоматика 
(только в очень широком толковании). 
Здесь находится всё то, что было утверж-
дено, что прошло через сознание и было 
им одобрено, а теперь работает дальше; 
и к этому колоссальному опыту обраща-
ется научное сознание.

Переходим к искусству. Здесь по той 
же самой модели сверхсознательный 
пласт я бы назвал иконикой, что совпа-
дает с древнегреческими терминами, где 
«айкон» – это образ. Но здесь уже другие 
образы, другие ощущения, запахи и зву-
ки, чем в науке. Это очень богатая, твор-
ческая, необъяснимая жизнь, которая 
чаще всего называется вдохновением. «В 
душе настало пробуждение, и вот опять 
явилась ты…», то есть сначала всё это яв-
ляется там в иконике, а потом превраща-
ется в прекрасные пушкинские слова.

Сознательный пласт я бы назвал дра-
матикой. От древнегреческого глагола 
«драо», что означает «действую»; отсюда 
«драматургия». Здесь эти образы начина-
ют обрабатываться, обязательно вступа-
ют в противоречие друг с другом. Чтобы 
хорошо это представить, можно обратить 
внимание на форму сонатного аллегро: 
вначале заявляются темы – главная и по-
бочная, потом в средней части сонатного 



13

Ю.П. Вяземский

аллегро происходит их разработка, они 
начинают по-разному звучать, иногда 
возникает столкновение главной темы с 
побочной. А в третьей части происходит 
диалектическое примирение этих тем. 
Они возвращаются на свои места, иногда 
преображённые. Или в классической ге-
гелевской философии тезис – антитезис –  
синтез. В искусстве подобные столкнове-
ния обязательно должны происходить, 
если их нет – искусство неинтересное, не 
парадоксальное. 

Подсознательным пластом художе-
ственной психики является то, что я бы 
назвал каноникой. Это слово появляется, 
начиная с Поликлета: там, где есть про-
порции, там всегда есть какие-то пра-
вила. Выработку канона обычно при-
писывают Поликлету, но у меня такое 
ощущение, что это есть не только у него, 
у других скульпторов V-IV вв. до н.э. тоже 
были свои каноны. 

И, наконец, самое интересное – ре-
лигия. Здесь тоже три пласта. Сверхсо-
знательный уровень я назвал бы мифи-
кой, там богатство образов ещё больше, 
уже по всей палитре пяти чувств. На 
мой взгляд, там два ключевых слова. У 
Матфея, по-моему, нет четырёх членов, 
у него три члена: «возлюби Бога своего 
всем сердцем своим, всей душою сво-
ей, всем разумением своим». А ещё в 
одном Евангелии – всей крепостью сво-
ей. Для мифики я использовал бы два  
определения – там сердца религиозно-
го ощущения и там душа религиозного 
ощущения. Что там только ни крутит-
ся! Чего там только для верующего или 
даже для просто серьёзно относящегося 
к религиозному познанию нет! Причём 
иногда возникает такая каша, что даже 
страшно туда смотреть, но, слава Богу, 
есть сознание, есть то, что у Матфея на-
звано третьим – разумение.

И эту сознательную часть религиоз-
ной психики я бы назвал теологика. Здесь 
происходит вербализация этих, иногда 
очень смутных, религиозных сверхсозна-
тельных ощущений. Разумение пытается 
перевести на язык, выразить в слове: вот 
этот, кого я люблю, Иисус Христос или 
Будда, или Мухаммад, или Аллах, образ 

которого невозможно даже представить, 
его образ невозможен, ибо он «акбар».

А третий слой – мне и изобретать 
ничего не надо – это догматика. По мне 
это как раз религиозная крепость, это те 
устои, на которых должно покоиться ре-
лигиозное сознание, потому что без этого 
не будет Церкви. Там, где нет церквей, не 
будет и религиозных направлений: люди 
просто друг друга не поймут, или будут 
метаться от одного взгляда к другому.

Четвёртый и последний пункт: мне 
представляется чрезвычайно важным, 
чтобы эти три слоя – будь то научная 
психика, художественная психика или 
религиозная психика – находились меж-
ду собой в гармоническом сочетании. То 
есть для продуктивного функционирова-
ния художественной, научной и – особен-
но – религиозной психики необходимо, 
чтобы были представлены все три слоя, 
и чтобы они не спорили друг с другом. Во 
всяком случае, чтобы они друг друга не 
отрицали. Это первое. И второе – чтобы 
они были соразмерно развиты, как фи-
гура Дорифора Поликлета. Потому что 
очень часто какая-то часть из этих пси-
хических слоёв гипертрофируется.

Давайте рассмотрим это на религи-
озном сознании, хотя то же самое может 
быть и на научном, и на художественном. 
Часто бывает, что сверхсознательное ре-
лигиозной психики богато развито, но не 
опирается на нормальную продуктивную 
теологику и продуктивную догматику. И 
тогда возникают (их трудно терминоло-
гически точно обозначить) религиозные 
индивидуализированные фантазии. Ко-
торые человек может быть и творчески 
переживает, но с которыми мало кто со-
гласится – происходит своеобразный 
уход от магистрального религиозного 
пути в область фантазирования, где впе-
ремешку много всего вращается: кошка, 
левое плечо, какой-то бог непонятно за-
чем, сегодня он один, а завтра другой. 
Весьма опасное явление, из которого 
бог весть какое сектантство вырастает. 
Первоначально – сектантство, а потом 
уже оно переносится на теологическую 
почву – беднейшая теология с опасными 
результатами, опасными движениями.



14

ФИЛОСОФИЯ

Другая опасность – это гипертро-
фированная догматика, когда человек 
очень хорошо выучил догмы, считает, 
что он абсолютно крепкий христианин, 
но при этом убивается его творческая и 
религиозная душа, скудеет творческая 
теологика, возникает крайнее проявле-
ние «верую, ибо абсурдно».

Ну и наконец так же в общем и теоло-
гика, лишённая религиозного сверхсо-
знания, религиозного подсознания, тоже 
достаточно опасна для религиозного 
движения. Этим грешат почти все выдаю-
щиеся философы: это гипертрофирован-
ная теологика. Конечно, у великих фило-
софов другая задача стоит, они просто 
развивают философию. Они уже филосо-
фы, они уже перешли на универсальный 
философский язык и отказались от языка 
мистики, они не могут себе эту мистику 
позволить. Или не хотят, или боятся.

Ещё раз подчеркну: чтобы религи-
озное познание было творческим, про-
дуктивным, обновляющимся [Глаголев, 
2013: 32-36], эти три части, во-первых, 
должны находиться друг с другом в 
творческом взаимодействии, и второе – 
нельзя допускать никакой гипертрофи-
рованности одного из этих слоёв. То же 
самое – в искусстве. На мой взгляд, тако-
во абстрактное искусство, которое отка-
зывается от всякой каноники и от всякой 
драматики, и где самое главное – заявить 
себя, свои ощущения, а другие пусть эти 
мои ощущения понимают; я сам их до 
конца не понимаю, но я вот это нарисо-
вал, инсталлировал, произвёл, а ты да-
вай, включай своё сверхсознание. 

Но дело в том, что психика устроена 
таким образом, что она начинает реаги-
ровать, и на это начинает реагировать 
сознание. И сознание это принимает за 
правило, а потом это уходит в канони-
ку. И уже если вдруг нарисован человек 
и у него есть нос, глаза и они находятся 
в правильной пропорции, то это уже не 
канон, это какое-то уже древнее нару-
шение. А значит, устаревшее искусство, 
какой-то Рембрандт, которого никакому 
современному человеку не нужно. Или 
какой-нибудь Чайковский, которого при-
личный человек и слушать не будет. В те 

времена, когда я учился, считалось, что 
Чайковский в общем-то плохой компози-
тор, а вот Малер! А сейчас и Малера уже 
подтянули к Чайковскому, потому что 
устаревший уже совершенно человек – 
и Малер, и Вагнер и так далее. Канони-
ка меняется, и получается замкнутый  
круг.

В самом безопасном положении, на 
мой взгляд, находится наука, потому что 
она просто не может себе позволить этих 
метаний. Я имею в виду точные науки. 
Что касается естественных наук, там 
ситуация опаснее, потому что, если раз-
вивать только гипотетику, то мы скоро 
все начнём заниматься только вечными 
двигателями, причём всерьёз занимать-
ся, загружать наше сознание вечными 
двигателями. И особенно – аксиоматику. 
Конечно, у всякого творческого человека 
вечный двигатель обязательно должен 
быть в гипотетике, потому что если это-
го нет, значит, он творчески не развива-
ется, он держит это на периферии своих 
гипотетических мечтаний. Как когда-то 
на периферии гипотетических мечтаний 
у великого нашего математика Лобачев-
ского где-то виделись пересекающиеся 
параллельные линии. И где-то когда-то 
в гипотетике Эйнштейна искривилось 
пространство.

Наука в этом плане более защищена, 
потому что аксиоматика очень требова-
тельная и в общем, как правило, очень 
хорошо развивается. Там тоже, конечно, 
не исключён опасный перекос, и очень 
часто учёные как раз отвергали все сме-
лые идеи именно потому, что «ну так же 
не может быть!» Ну не пересекаются две 
параллельные, не воспринимались ника-
кие другие условия. 

Труднее всего с религией, потому что 
религия чрезвычайно консервативна, а 
догматический её пласт, пожалуй, самый 
консервативный. При этом верующие 
люди забывают, что религия в отличие 
от науки и искусства, пожалуй, самая 
творческая, потому что здесь решается 
самый основной вопрос, который ин-
тересует всякого думающего человека 
– это вопрос бессмертия, моего личного 
бесконечного существования. То есть 



15

Ю.П. Вяземский

ценность выводов, полученных здесь, 
самая большая: буду я жив после смерти 
или не буду?

Подводя итог, можно сделать вывод: 
применение аналитической психологии, 
уточнённой с помощью развития идей 
академика П.В. Симонова, к вопросам о 
характере культурной динамики, позво-
ляет выявить в научном, художественном 
и религиозном познании и деятельности 
в целом несколько уровней, соответ-
ствующих разным слоям психики. Эти 

слои имеют выраженное соответствие 
степени активности вербального уров-
ня психики (сознания), однако выходят 
далеко за рамки собственно сознания. 
А их структура в целом дублируется по 
схеме «сверхсознание – сознание – под-
сознание», раскрываясь в различных об-
ластях по образцу, лишённому прямых 
пространственных аналогий и представ-
ляющему собой аналог модели истори-
ческого перехода человека к социально-
му образу жизни.

Список литературы:

Бэкхерст Д. Еще раз о «Загадке человеческого я» // Вопросы философии. 2010. № 8. С. 88-96.
Глаголев В.С. Религиозно-эстетические феномены культуры в контексте творческих поисков 

истины // Что есть истина?: тезисы докладов всероссийской научно-практической конференции / 
Под ред. М.И. Билалова. Махачкала: Изд-во ДГУ, 2013. С. 32-36.

Громыко Ю.В. Сознание как архивариус. На пути к психосоматике: дисциплине, которая 
обнаруживает новые интеллектуально-духовные функции // Вопросы философии. 2019. № 4.  
С. 185-195.

Ильенков Э.В. Диалектическая логика. М.: Политиздат, 1974. 271 с.
Катунин А.В. Концепция когнитивного бессознательного и её критика Дж. Сёрлом // Идеи и 

идеалы. 2019. Т. 11. № 1. Ч. 1. С. 129-144.
Крюкова А.П. Знание без осознания: опыт исследования имплицитного научения // Вестник 

Кемеровского государственного университета. 2016. № 4 (68). С. 166-170.
Кузнецов В.Ю. Проблема единства культуры в постнеклассической перспективе // Философский 

журнал. 2014. № 2 (13). С. 146-161.
Матвеева Т.М. Базовые характеристики перцептивного знания // Когнитивные исследования 

языка. 2014. № 18. С. 420-423.
Михайлов Ф.Т. Загадка человеческого я. М.: Политиздат, 1976. 287 с.
Павлов-Пинус К.А. Теоретизирование о сознании: эпистемические пролегомены. Часть I // 

Философский журнал. 2018а. Т. 11. № 2. С. 40-57.
Павлов-Пинус К.А. Теоретизирование о сознании: эпистемические пролегомены. Часть II // 

Философский журнал. 2018б. Т. 11. № 3. С. 47-55.
Платон. Апология Сократа // Платон. Сочинения в 4-х тт. Т. 1. М.: Мысль, 1990. С. 70-96.
Сидорова М.А. Даймонион как метафора действующего и мыслящего Кто в философии  

Х. Арендт // Вопросы философии. 2015. № 12. С. 93-101.
Симонов П.В. Созидающий мозг: нейробиологические основы творчества. М.: Наука, 1993.  

112 с.
Симонов П.В., Ершов П.М. Темперамент. Характер. Личность. М.: Наука, 1984. 161 с.
Симонов-Вяземский Ю.П. Антропологическое измерение концептуализации языков познания в 

современной культуре // Гуманитарный вектор. 2018а. Т. 13. № 3. С. 124-131.
Симонов-Вяземский Ю.П. Человек – существо девятимерное // Концепт: философия, религия, 

культура. 2018б. № 1 (5). С. 7-14.
Фрит К. Мозг и душа: как нервная деятельность формирует наш внутренний мир. М.: АСТ; Cor-

pus, 2016. 336 с.



16

ФИЛОСОФИЯ

Об авторе:

Симонов-Вяземский Юрий Павлович – к.и.н., Заслуженный работник культуры Россий-
ской Федерации, заведующий кафедрой Истории и теории мировой литературы и культуры 
МГИМО МИД России.

CREATIVITY  AND  SOUL:   
THREE  LAYERS  OF  CONSCIOUSNESS  AS  A  
SOURCE  OF  SCIENCE,  ART  AND  RELIGION
Yu.P. Vyazemsky

Moscow State Institute of International Relations (University).76 Prospekt Vernadskogo, 
Moscow, 119454, Russia.

Abstracts. The study of culture as a diversity of activities involves the study of specific forms of 
such activities not only in their “independent” existence, but also through the lens of those who actu-
ally carry out the activities. This approach in cultural studies is related to the treatment of psychology 
data and cannot ignore its achievements, which became especially relevant by the end of XX - the 
beginning of XXI centuries and continue to remain among the most demanded issues of cultural 
studies as a scientific discipline. The methodology of such studies is related to the integrated use 
of experimental psychology data, as well as theoretical reflection of their role and place in holistic 
knowledge about the peculiarities of solving “human problem” with their help.

Because of this, science, art and religion as spheres of cultural activity can be considered through 
the lens of S. Freud’s theory of unconscious and the clarifications made to this teaching by acade-
mician P.V. Simon. According to Simonov, the Freudian “pre-conscious” includes both subconscious 
and super-conscious. The subconscious contains interiorized mechanical skills and nonverbalizable 
images. An important discovery of Simonov was the identification in the psyche of the area of super-
consciousness, where also nonverbalized images are placed, which protect consciousness from itself. 
In addressing the mental layers of science, art and religion, three sub-levels can be identified in each. 
In science, these are hypothetics (super-consciousness), theoretmatics (consciousness), and axiomat-
ics (subconscious). In art, respectively, icons (super-consciousness), drama (consciousness), and canon 
(subconscious). In religion - mythics (super-consciousness), theologics (consciousness), dogmatics 
(subconscious).

One of the most important aspects of the layers and levels of the psyche in a given model is their 
balanced development, which helps to prevent multiple “distortions” in one direction or another. The 
normative layer of cultural studies defined in this way, does not mean essentialist attitudes. The foun-
dation of analytical psychology rests on an experimental component; when thinking about a holistic 
human phenomenon, its importance still requires a study.

Key words: activity approach, cultural science, psyche and knowledge, structure of consciousness, 
unconscious, pre-consciousness, subconscious and super-consciousness, science, art, religion

References:

Bekkherst D. Eshche raz o «Zagadke chelovecheskogo ia» [Once again about «The Riddle of the 
Self»]. Voprosy filosofii–Questions of Philosophy, 2010, no. 8, pp. 88-96 (In Russian).

Glagolev V.S. Religiozno-esteticheskie fenomeny kulʹtury v kontekste tvorcheskikh poiskov istiny 
[Religious-aesthetic phenomena of culture in the context of creative searches for truth]. Chto estʹ is-



17

Ю.П. Вяземский

tina?: tezisy dokladov vserossiiskoi nauchno-prakticheskoi konferentsii [What is truth?: abstracts of the 
All-Russian scientific-practical conference] / Ed. by M.I. Bilalov. Makhachkala, DSU Publishing House, 
2013. pp. 32-36 (In Russian).

Gromyko IU.V. Soznanie kak arkhivarius. Na puti k psikhosomatike: distsipline, kotoraia obnaruzhi-
vaet novye intellektualʹno-dukhovnye funktsii [Consciousness as an archivist. On the way to psychoso-
matics: a discipline that discovers new intellectual and spiritual functions]. Voprosy filosofii – Questions of 
Philosophy, 2019, no. 4, pp. 185-195 (In Russian).

Ilʹenkov E.V. Dialekticheskaia logika [Dialectical logic]. Moscow, Political Literature Publishing House, 
1974. 271 p. (In Russian).

Katunin A.V. Kontseptsiia kognitivnogo bessoznatelʹnogo i ee kritika Dzh. Serlom [The concept of the 
cognitive unconscious and its criticism by John R. Searle]. Idei i ideally – Ideas and Ideals, 2019, Vol. 11, 
no. 1, part 1, pp. 129-144 (In Russian).

Kriukova A.P. Znanie bez osoznaniia: opyt issledovaniia implitsitnogo naucheniia [Knowledge without 
awareness: the experience of the study of implicit learning]. Vestnik Kemerovskogo gosudarstvennogo 
universiteta – Bulletin of the Kemerovo State University, 2016, no. 4 (68), pp. 166-170 (In Russian).

Kuznetsov V.IU. Problema edinstva kulʹtury v postneklassicheskoi perspektive [The problem of the 
unity of culture in the post-nonclassical perspective]. Filosofskii zhurnal – Philosophy Journal, 2014,  
no. 2 (13), pp. 146-161 (In Russian).

Matveeva T.M. Bazovye kharakteristiki pertseptivnogo znaniia [Basic characteristics of perceptual 
knowledge]. Kognitivnye issledovaniia iazyka – Cognitive language studies, 2014, no. 18, pp. 420-423 (In 
Russian).

Mikhailov F.T. Zagadka chelovecheskogo ia [The riddle of the self]. Moscow, Political Literature Pub-
lishing House, 1976. 287 p. (In Russian).

Pavlov-Pinus K.A. Teoretizirovanie o soznanii: epistemicheskie prolegomeny. Chastʹ I [Theorizing 
about consciousness: epistemic prolegomes. Part I]. Filosofskii zhurnal – Philosophy Journal, 2018a,  
Vol. 11, no. 2, pp. 40-57 (In Russian).

Pavlov-Pinus K.A. Teoretizirovanie o soznanii: ėpistemicheskie prolegomeny. Chastʹ II [Theorizing 
about consciousness: epistemic prolegomes. Part II]. Filosofskii zhurnal - Philosophy Journal, 2018b, 
Vol. 11, no. 3, pp. 47-55 (In Russian).

Platon. Apologiia Sokrata [Apology of Socrates]. Platon. Sochineniia v 4-kh tt. T. 1 [Plato. Works in 
four volumes. Vol. 1]. Moscow, Thought, 1990. pp. 70-96 (In Russian).

Sidorova M.A. Daimonion kak metafora deistvui ushchego i mysliashchego Kto v filosofii Х. Arendt 
[Daimonion as a metaphor for acting and thinking Who in the philosophy of Hannah Arendt]. Voprosy 
filosofii – Questions of Philosophy, 2015, Vol. 12, pp. 93-101 (In Russian).

Simonov P.V. Sozidaiushchii mozg: neirobiologicheskie osnovy tvorchestva [Creating the brain: the 
neurobiological foundations of creativity]. Moscow, Science, 1993. 112 p. (In Russian).

Simonov P.V., Ershov P.M. Temperament. Kharakter. Lichnostʹ [Temperament. Character.Personality]. 
Moscow, Science, 1984. 161 p. (In Russian).

Simonov-Viazemskii IU.P. Antropologicheskoe izmerenie kontseptualizatsii iazykov poznaniia v sovre-
mennoi kulʹture [Conceptualizing the anthropological dimension of the languages of knowing in mod-
ern culture]. Gumanitarnyi vector - Humanitarian vector, 2018a, T. 13, no. 3, pp. 124-131 (In Russian).

Simonov-Viazemskii IU.P. Chelovek – sushchestvo deviatimernoe [A man as a nine-dimensional hu-
man being]. Kontsept: filosofiia, religiia, kulʹtura - Concept: philosophy, religion, culture, 2018b, no. 1 (5), 
pp. 7-14 (In Russian).

Frith Ch. Making up the Mind: How the Brain creates our Mental World. Wiley, 2007. 248 p. (Russ. ed.: 
Frit K. Mozgidusha: kak nervnaia deiatelʹnostʹ formiruet nash vnutrenniii mir. Moscow, AST; Corpus, 2016. 
336 p.).

About the Author:

Simonov-Vyazemsky Yury Pavlovich – PhD (Historical Science), Head of the Department of 
History and Theory of World Literature and Culture of MGIMO of the Ministry of Foreign Affairs of 
Russia, Honorary Worker of Culture of the Russian Federation.



18

ФИЛОСОФИЯ

ЭПИСТЕМОЛОГИЧЕСКИЙ  ДИСКУРС  В  
ПОЛИТАРНОМ  ОБЩЕСТВЕ:   
КОНЦЕПТУАЛЬНАЯ  ОППОЗИЦИЯ  
«КОГНИТИВНОЕ»  –  «РИТУАЛЬНОЕ»
В.Ю. Васечко

Институт философии и права Уральского отделения Российской Академии наук.
Россия, 620990, г. Екатеринбург, ул. Софии Ковалевской, 16.

В статье рассматривается социокультурная ситуация, в которой 
оказывается индивид, профессионально занимающийся естественно-
научными и математическими проблемами в политарном обществе, бо-
лее известном как древние и средневековые восточные деспотии (Древние 
Египет и Вавилон, Индия и Китай, арабо-мусульманский мир и др.). Главное 
внимание уделено сложным и конфликтным взаимоотношениям учёных, 
стремящихся к раскрытию тайн природы, и клира, имеющего целью по-
ставить под полный контроль процесс и результаты всякой когнитивной 

деятельности. Иерократическое сословие допускает исследовательскую работу 
только в тех пределах, которые необходимы для упрочения его властных прерога-
тив и полномочий. 

Конфликт этих двух когнитивных трендов во многом определяет общий ха-
рактер и особенности протекания научно-познавательной деятельности в рас-
сматриваемых социумах. Существующая сакральная картина мира полагается 
незыблемой и совершенной, требующей лишь второстепенных уточнений и кон-
кретизаций. При этом ритуалы, совершаемые служителями культа, позициониру-
ются как необходимое условие сохранения природного и социального миропорядка. 

Напротив, суверенный научный дискурс предполагает право учёного на свободный 
пересмотр существующих представлений как о мире в целом, так и об отдельных 
деталях его устройства и эволюции. Соответственно, исполнение ритуальных дей-
ствий в формируемой работой учёных картине мира не может играть существенной 
роли. Закономерности, обнаруживаемые в природных процессах, оказываются незави-
симыми от действий, совершаемых теми или иными людьми, включая сакральные 
обряды как рядовых, так и весьма высокопоставленных лиц духовного звания. 

Протонаучные концепции мироздания и отдельные следствия из них тракту-
ются иерократией как богопротивные и еретические. За неимением адекватных 
эмпирических и теоретических аргументов жрецы и теологи вынуждены прибегать 
в борьбе со свободомыслием учёных к «аргументам» силового характера. Но учёные 
при благоприятных условиях могут достаточно успешно противостоять этому 
давлению и продолжать свою профессиональную работу.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-18-26



19

В.Ю. Васечко

Анализ закономерностей, которым 
подчиняется естественнонаучный 
дискурс в политарном обществе 

(известном также как «азиатский способ 
производства», «восточная деспотия», 
«олимпийская культура» и др.)1 пред-
ставляет немалый теоретический инте-
рес. Выявление многообразных факто-
ров, определявших характер и специфику 
эпистемологического процесса на про-
тяжении многих веков и даже тысяче-
летий, нередко даёт возможность иначе 
взглянуть на те проблемы, с которыми 
сталкивается наука вплоть до сегодняш-
него дня2. 

Противостояние между учёными, са-
моотверженно и бескорыстно пытаю-
щимися проникнуть в тайны Природы, 
Космоса, Вселенной, и клерикалами, пре-
бывающими в уверенности, будто только 
им могут быть открыты все эти тайны, 
проходит красной нитью через все века 
политаризма, а его рецидивы продол-
жают давать себя знать до сих пор. Один 
из способов понимания смысла этого 
конфликта – выявление полярных, анто-
нимичных философских концептов, каж-
дый из которых явно/неявно полагается 
данной стороной в качестве безусловной, 
абсолютной ценности, определяющей ге-
неральное направление принятого и раз-
вёртываемого ею дискурса. 

Жизненная установка, предпола-
гающая познание Истины в качестве 
самоценного и самоцельного мотива 
деятельности, редко когда и мало кем 
рассматривалась как достаточное оправ-

дание в глазах окружающих тех лиц, кото-
рые её принимали и разделяли. Если мы 
ограничим наше рассмотрение традици-
онной науки в политарных социумах зна-
нием, имеющим предметом установление 
истинного устройства и закономерностей 
развития Природы, то есть естество зна-
нием (вкупе с математическими науками, 
без которых оно немыслимо), и будем по-
нимать под наукой прежде всего деятель-
ность по открыванию ещё неоткрытого и 
познанию ещё непознанного, то процент 
истинных учёных окажется мизерным. 
Подавляющее большинство людей, име-
ющих отношение к науке, предпочитает 
твёрдую почву того, что более или менее 
апробировано и общепризнано, оставляя 
рискованное дело поиска действительно 
нового знания немногим отчаянным оди-
ночкам.

Если воспользоваться устоявшейся в 
философии науки оппозицией «интерна-
лизм – экстернализм», то очевидно, что 
реально двигают естествознание вперёд 
именно «интерналисты», те, кто находит-
ся на переднем крае, кто лучше и яснее 
других видит пробелы в комплексе на-
личного знания, кто способен осознать и 
корректно сформулировать имеющиеся 
когнитивные научные проблемы и непо-
средственно ориентирован на их реше-
ние. С точки зрения интерналистов, любая 
экстерналистская мотивация типа «благо 
государства», «облегчение жизни про-
стого народа», «ещё одно доказательство 
превосходства нашей истинной веры», а 
то и банальные «хочу прославиться!» или 

1	 Термин «политарное общество» мы заимствуем из работ видного отечественного обществоведа Ю.И. 
Семёнова, объединённых в сборнике его статей [Семенов, 2011]. Там же мы находим и детализиро-
ванную терминологию, берущую за основу указанное словосочетание; политаризм – весь данный 
общественный строй в его целокупности, политаристы – представители господствующего и прибли-
женного к рычагам власти класса, политократия – весь этот класс совокупно, политарх – абсолют-
ный правитель, глава класса политаристов и т.д. [Семёнов, 2011: 52-58].

2	 В данной статье мы продолжаем развивать идеи, уже представленные ранее в других работах: [Васеч-
ко, 2017а], [Васечко, 2017б], [Васечко, 2018].

Ключевые слова: традиционная наука, эпистемологический дискурс, учёный, иеро-
кратия, политарное общество, культ, ритуал, Ибн Сина, Бируни, Омар Хайям.



20

ФИЛОСОФИЯ

«хочу разбогатеть!» вторичны, привходя-
щи, непоследовательны, да и по сути сво-
ей порочны. 

Бируни предупреждает своих читате-
лей, среди которых надеется встретить 
искренних «искателей истины и люби-
телей мудрости», что, приступая к иссле-
дованию, «предварительно необходимо 
очистить свою душу от [дурных] свойств. 
Они портят большинство людей, и от 
причин, делающих человека слепым для 
истины, то есть от укоренившихся привы-
чек, пристрастия, соперничества, покор-
ности страстям, борьбы за власть и тому 
подобного» [Бируни, 1957: 11]. 

Его не менее знаменитый современ-
ник Ибн Сина весьма критически отзы-
вается о «многих людях науки», которые 
боязливо избегают по-настоящему труд-
ных, но в действительности самых глав-
ных для познания вещей, и которые огра-
ничиваются пережёвыванием вопросов 
элементарных, не требующих умственно-
го напряжения, хотя и производящих впе-
чатление на неучёную публику. «Мы же 
надеемся пойти по другому пути», и далее 
пишет, что имеет в виду не одного себя, но 
и подлинных своих единомышленников 
[цитируется по: Эбрахими, 2010].

Веком позже Омар Хайям ещё резче 
отзывается об учёных такого типа: это – 
те, «кто хвастлив, тщеславен и бессилен, 
ибо тщеславие – достояние низкого. По-
истине их души не вмещают ничего, кро-
ме разве лишь понимания чего-нибудь 
незначительного из наук. Однако, когда 
они постигают это, им кажется, что это 
количество и есть то, что заключают в 
себе науки и что составляет их» [Омар 
Хайям, 1963: 450-451]. А ещё век спу-
стя Ибн Рушд, демонстрируя читателям 
многочисленные передержки, софиз-
мы и явные логические противоречия в 
аргументации своего антагониста аль-
Газали, замечает: «Похоже, он просто 
хотел угодить своим современникам, но 
так не поступают те, кто действительно 
стремится постигнуть истину» [Аверро-
эс (Ибн Рушд), 1999: 27]. 

«Угождение современникам», то есть 
подчинение существующей на данный 
момент и в данном месте конъюнктуре, 

к этому, если разобраться, будет сводить-
ся любая экстерналистская мотивация. 
Но, поскольку современников этих всег-
да много, а интересы у них очень разные, 
порой изменчивые и часто взаимоисклю-
чающие, постольку ориентация не на их 
удовлетворение, а на нечто более основа-
тельное, постоянное и сверхценное, вы-
глядит (во всяком случае, в глазах самого 
учёного) вполне убедительной. Другое 
дело, что игнорировать мнения, суждения 
и предрассудки своих непросвещённых 
собратьев он может лишь до поры до вре-
мени. 

И одним из самых мощных факторов, 
с которыми вынужден считаться стремя-
щийся к свободному познанию и исследо-
ванию индивид, – это мнения, суждения и 
предрассудки религиозного характера. В 
любой модели политарного социума ему 
приходится действовать в условиях уже 
сформировавшейся религиозной картины 
мира, включающей в себя, разумеется, и 
картину природы, живой и неживой. По 
сути, эта картина играет роль куновской 
парадигмы: она определяет как те формы 
и методы когнитивной деятельности, ко-
торые считаются разрешёнными и даже 
(до известной степени) приветствуются, 
так и те, которые более или менее жёстко 
третируются и табуируются.

У стоящего на страже традиционных 
политарных ценностей сословия (будь 
то каста брахманов в Индии, наделённые 
весьма солидными властными полномо-
чиями конфуцианские интеллектуалы 
или мусульманские теологи – имамы, фа-
кихи, шейхи и др.) нет прямой заинтере-
сованности в детализации, углублении 
и тем более пересмотре наличной кар-
тины мироустройства. Зато есть чёткое 
сознание того, что административно не-
контролируемая поисковая деятельность 
разных самодеятельных энтузиастов чре-
вата опасными открытиями, могущими 
в перспективе поставить под сомнение 
тот порядок жизни, с которым данная 
иерократия себя отождествляет. Отсюда 
та неприязнь и то недоверие, с которыми 
когорта священнослужителей относится 
к тем, кто стремится просто изучать ма-
териальный мир, как он есть, и не подчи-



21

В.Ю. Васечко

няется предвзятым догматическим суж-
дениям, откуда бы они ни исходили3. 

Стоит подчеркнуть, что частые трения 
и конфликты между самодержцами и ие-
рократами иногда создавали благопри-
ятную атмосферу для научного дискурса: 
оказавшись в немилости у одной из сто-
рон, интеллектуал мог получить покрови-
тельство и поддержку (хотя бы временно) 
у другой. Например, Ибн Сина, Ибн Баджа 
и Омар Хайям, постоянно обвиняемые 
мусульманскими улемами, факихами и 
кадиями в нарушении норм шариата, на-
ходили, как правило, большее понимание 
и защиту у светских правителей – эмиров, 
султанов, ханов и шахов. И, напротив, да-
осские алхимики, объявленные персона-
ми нон грата при дворах императоров и 
конфуцианских вельмож, могли доста-
точно свободно продолжать свою работу 
под сенью многочисленных даосских мо-
настырей, пользовавшихся внутренней 
автономией [Васильев, 2001:250-256, 
275-278, 375; Торчинов, 1999: 110-116, 
357-360, 378-383]. 

Рассмотрим один из пунктов, где кон-
фликт между противоположными уста-
новками (научно-рационалистической 
и клерикально-охранительной) дости-
гал наибольшего напряжения, выделив 
пару оппозиционных аксиологических 
концептов: Когнитивное – Ритуальное.  
Первый из них играет роль неявного,  
беспредпосылочного знания для тех, кто 
ставит во главу угла познание естествен-
ной реальности, как она есть. Второй же 
полагается в качестве безусловного, необ-
суждаемого абсолюта теми, кто принима-
ет существующую религиозную картину 
мира как самодостаточную и незыблемую 
данность, а в естественных и математи-
ческих науках видит лишь нечто вторич-
ное, функциональное, вспомогательное. 
За теоретической «борьбой» этих идей-

концептов скрывается реальная борьба 
между людьми с противоположным ми-
ровоззрением, равно как и конфликт по-
лярных социальных трендов.

Иерократическая элита, как и вся ие-
рархия духовенства сверху донизу, в ка-
честве одной из важнейших своих соци-
альных функций полагает установление 
и поддержание эффективных контактов 
с миром бестелесных сущностей, как бы 
ни трактовался последний в данной кон-
кретной религиозно-мифологической 
картине мироздания. Поэтому без регу-
лярного и систематического совершения 
многообразнейших ритуалов, представ-
ляющих в глазах простодушных мирян 
необходимую часть общественной жиз-
ни, существование любого сословия слу-
жителей культа немыслимо. Разумеется, 
степень личной веры в смысл и действен-
ность религиозно-магических проце-
дур имеет самую широкую амплитуду –  
от искреннего убеждения в реальности 
имматериальных адресатов до крайнего 
скепсиса в отношении их существования 
и даже полного их отрицания. 

Но независимо от этого, будучи на 
публике и тем более в момент самого 
магического акта, священник обязан ве-
сти себя как хороший актёр, так, чтобы 
у окружающих не могло возникнуть и 
тени сомнения в важности совершаемой 
процедуры. А ценность и духовная сила 
её оказывается прямой функцией того 
ранга, который занимает данный актор 
в иерархии. Она неуклонно возрастает 
по мере перехода от низших степеней 
посвящения к высшим. И достигает мак-
симума в тех обрядах, которые поручено 
отправлять первому лицу – типа херихеба 
(верховного жреца и распорядителя ри-
туальных церемоний в Древнем Египте) 
или китайского императора, поскольку 
тот являлся главой не только светской, но 

3	 Вот как обстоит дело, к примеру, в средневековом исламе: «По мнению большинства представителей 
ханифитского и ханбалитского мазхабов [богословско-юридические школы в исламе. – В.В.], любое 
стремление к профаническому знанию (в медицине, астрономии и т. д.) есть потенциальная и опасная 
предпосылка неверия, ибо истину ведает только Всемогущий Аллах. Если же человек утверждает, что 
он знает, тем самым он в той или иной степени противопоставляет себя Богу. Отсюда и их крайне от-
рицательное отношение к поискам ответов на многочисленные «как» и «почему»…, ибо это означало 
бы отказ от прямого и буквального истолкования Корана, где, как считает мусульманская теология, уже 
есть ответы на эти вопросы» [Султанов Ш., Султанов К., 2007: 147].



22

ФИЛОСОФИЯ

и духовной власти [Васильев, 2001: 379-
382].

Поскольку ритуал – это не просто эм-
пирическое действие, а действие сугубой 
важности, он должен совершаться в стро-
гом соответствии с некоторыми предпи-
саниями. Поэтому в практике любой по-
литарной иерократии мы обнаруживаем 
и, так сказать, когнитивную компоненту 
ритуала – те тексты, где точно прописы-
вается, какие перемещения, телодвиже-
ния и манипуляции должны производить 
его участники, какие молитвы и магиче-
ские формулы они должны произносить 
и т.д. И нам не покажется странным то, 
что указанные тексты не представляются 
на всеобщее обозрение, особенно когда 
речь идёт об архиереях, а, наоборот, по 
возможности скрываются от непосвя-
щённых как:

–	 особая «таинственная книга ис-
кусства херихеба» [Лившиц, 1998: 220];

–	 Авеста, которую зороастрийские 
жрецы под страхом смерти запрещали чи-
тать непосвящённым;

–	 индийские Веды и Пураны, защи-
щённые от внимания профанов прерога-
тивами брахманской касты и запретом 
перевода их с санскрита на живые языки. 

В любом случае когнитивная функция 
ритуала всегда остаётся подчинённой по-
требностям иерократии: здесь допуска-
ется только такое знание о природном 
и социальном мире, которое отвечает её 
представлениям об универсуме и о соб-
ственном её многозначительном месте 
в этом мире. Всякая неангажированная 
познавательная деятельность (каковой 
стремятся заниматься те, кого просто ин-
тересуют Природа и Космос сами по себе), 
как минимум, не приветствуется. 

Тем не менее, обычно именно жрече-
ская среда становится тем социокуль-
турным ареалом, где появляется про-
тонаучное знание, которое постепенно 
эмансипируется как от сакральных догм, 
так и от ритуальных установлений, пре-
вращаясь для определённой группы лю-
дей в самоцель и самоценность. Изучение 
сохранившихся текстов показывает, как 
интеллект понемногу освобождался от 
плена утилитаризма – не только быто-

вого, хозяйственного и технического, но 
и религиозного. Если в геометрических 
правилах измерения и построения жерт-
венных алтарей, которые присутствуют 
в Шульба-сутрах (VIII-V вв. до н. э.), пре-
валируют запросы ритуальной практики, 
то к первым векам нашей эры индийские 
математики уже не связывают решаемые 
ими задачи с религиозным церемониалом 
[Володарский, 1977: 136-141]. 

Особенности ведийского стихосложе-
ния, используемого в брахманистском 
и индуистском культе, послужив перво-
толчком к постановке комбинаторных 
проблем, в дальнейшем уже не играли 
здесь определяющей роли, а занятия ком-
бинаторикой стали для учёных чистой 
игрой ума, приведя к разработке разви-
той математической теории [Володар-
ский, 1977: 117-120]. «Косой час», при-
меняемый в мусульманской молитве как 
единица измерения времени, равная 1/12 
светлого и темного времени суток и, есте-
ственно, меняющая свою длительность 
от одного дня к другому, в астрономии, 
которая по-настоящему возможна только 
как точная наука, уступает место «прямо-
му часу». Его длительность равна 1/24 
суток и постоянна круглый год [Булгаков, 
Розенфельд, 1987: 312]. 

Благодаря совершенствованию вычис-
лительной и инструментальной техники, 
непрерывному обогащению эмпириче-
ской базы и оттачиванию логических 
приёмов интеллект конструирует такую 
картину чувственно наблюдаемого мира, 
где степень точности исполнения ри-
туальных действий не играет заметной 
роли и где последние, вообще говоря, не 
являются необходимым элементом. В 
этом мире господствуют вечные и неиз-
менные законы, бесконечно более мощ-
ные, чем силы кого-то из людей, и, самое 
главное, действующие безотносительно к 
тому, совершил ли некий индивид, пусть 
даже облечённый верховной религиозной 
властью, некоторую последовательность 
манипуляций и вербальных формул. 

В этом мире Солнце восходит, совер-
шает свой дневной путь по небу и уходит 
за горизонт вовсе не потому, что кто-то 
выполнил, как должно, требуемые цере-



23

В.Ю. Васечко

монии. В этом мире небосвод не обруши-
вается за землю оттого, что кем-то совер-
шено ужасное святотатство или, наоборот, 
не исполнена по недоразумению какая-то 
сакральная заповедь, а если здесь вдруг 
происходит нечто неожиданное, экстра-
ординарное и даже катастрофическое, то 
лишь в силу рационально постижимых 
естественных причин. В этом мире, соб-
ственно, любой религиозный ритуал те-
ряет смысл и оказывается нужным лишь 
тем, кто имеет в нём определённый зем-
ной интерес. 

Чуткая интуиция наиболее продви-
нутых иерократов быстро улавливает 
обозначающиеся тренды и воспринима-
ет возможные их последствия для своей 
корпорации весьма болезненно. Объ-
ектом их внимания становятся как «бо-
гопротивные», «нечестивые» и «ерети-
ческие» теории с более или менее явно 
вытекающими из них следствиями, так 
и непосредственно те, кто их выдвигает 
и популяризирует. Конечно, сложно ве-
сти дискуссию в сугубо теоретической 
плоскости против того, что базируется на 
фактах и цифрах и что проверяется точ-
ными вычислениями и строгими логиче-
скими рассуждениями. Поэтому вместо 
когнитивно-научных аргументов исполь-
зуются силовые: нечестивца, самое малое, 
принуждают к исполнению обрядов, если 
у него не находится достаточно влиятель-
ных заступников. 

Известно, что Омару Хайяму на скло-
не лет пришлось совершить хадж в Мек-
ку, чтобы хоть ненадолго успокоить 
мусульманских законников, возмущён-
ных, правда, не столько его достаточно 
осторожными и лояльными к исламу на-
учными трактатами, сколько стихами, 
в которых великий учёный не скрывал 
своего личного негативного отношения 
к религии. И не в последнюю очередь, 
к исламской обрядности [Розенфельд, 
Юшкевич: 1965: 169-170; Султанов Ш., 
Султанов К., 2007: 220-225]. Понятно, 
что такого рода компромисс может быть 
лишь временным и не даёт полного мо-
рального удовлетворения ни честным, 
принципиальным учёным, ни благоче-
стивым иерархам. 

Впрочем, даже в тех случаях, когда се-
рьёзный учёный в повседневной жизни не 
выказывает непочтения к официальному 
церемониалу и, подобно Ибн Сине, рас-
сматривает его как аскетическую практи-
ку, пытаясь разглядеть за ним некий ду-
ховный пласт, что редко делает его жизнь 
легче и свободнее. В одном из последних 
своих сочинений («Указания и наставле-
ния») Абу Али, критикуя показное и ли-
цемерное благочестие, указывает на раз-
ницу между формально-меркантильным 
и содержательно, когнитивно подкре-
плённым ритуальным поведением: «Ис-
полнение обрядов у того, кто не обладает 
знанием, подобно сделке – он словно по-
ступает в этой жизни так, чтобы полу-
чить пользу на том свете, – это будет для 
него платой и вознаграждением. А для 
знающего всё это есть упражнение для 
ума и силы воображения, таящейся у него 
в душе... так, что познание истины, кото-
рое вначале временно, становится посто-
янным» [Шидфар, 1981: 179]. 

Однако такой вариант может дать 
субъекту познания лишь внутреннее спо-
койствие и уверенность в правильности 
избранного пути, но вряд ли способен 
кардинально переломить отношение к 
нему радетелей ритуальной Истины –  
подозрительное, высокомерное, часто 
агрессивное и очень редко толерант-
ное. Стоит заметить, что негативно-
скептическое отношение к ритуальным 
предписаниям может быть присуще не 
только интеллектуалам, занятым раз-
гадками тайн онтической реальности, но 
и гораздо более широкому кругу обра-
зованных людей. Начиная с египетской 
«Песни арфиста», которая, по словам  
М.А. Коростовцева, была «как бы факуль-
тативным дополнением к загробному ри-
туалу, по существу начисто его отрицая» 
[Коростовцев, 1983: 68], в самых разных 
восточных культурах мы обнаруживаем 
аналогичные вызовы. Если в Ведах на 
первом плане – точное, безошибочное ис-
полнение ритуала, произнесение сложных 
магических заклинаний, то в следующих 
за ними Упанишадах в центре внимания 
– уже смысл, знание, понимание того, что 
человек делает и что делают с ним: «пути 



24

ФИЛОСОФИЯ

действия» Упанишады противопоставля-
ют «путь знания» [Васечко, Пургин, 2017: 
35-36].

Суфии, даже исполняя общеизвестные 
и общепринятые мусульманские запо-
веди, постоянно подчёркивают, что сами 
по себе эти процедуры, без понимания 
их субъектом и объектом действования, 
мало что дают. «Пяти столпам ислама» 
они дают такую интерпретацию, после 
которой становится ясно, что мыслящий 
человек вполне может обойтись и без них, 
причем не станет от этого менее право-
верным [Васечко, Пургин, 2017: 180-183].

Так что когнитивное освобождение 
от пут религиозного ритуализма может 
происходить разными путями, которые, 
в сущности, вовсе не исключают друг 
друга и вполне могут успешно сочетать-
ся в сознании одной и той же личности. 
Интерес к окружающему внешнему миру 
с желанием постичь законы, которые им 
управляют, и такой же интерес к внутрен-
нему миру собственного Я могут даже 
резонировать и усиливать друг друга, 
ибо оба являются формами познаватель-
ной активности человека и, различаясь 

по объекту, часто пользуются сходными 
и даже одними и теми же методами. И 
антиподы у них обоих, собственно, тоже 
общие, и к числу их относится превозно-
симый иерократами наличный конфес-
сиональный культ, ставящий ритуальную 
форму выше содержания, а действие –  
выше смысла, во имя которого оно совер-
шается. Научное и художественное твор-
чество Ибн Сины и Омара Хайяма – на-
глядное тому подтверждение.

Итак, иерократия, как звено в структу-
ре государственной власти и социального 
управления политарных социумов, пре-
тендует на монополию в обладании Ис-
тиной, в формировании и сохранении об-
щепринятой в данной культуре картины 
мира и потому не склонна содействовать 
попыткам её обновления и реформирова-
ния. Однако учёное сообщество при бла-
гоприятных условиях способно успешно 
противостоять жёсткому иерократиче-
скому давлению и решать все более слож-
ные когнитивные задачи, которые соста-
вят впоследствии историю отдельных 
естественнонаучных и математических 
дисциплин.

Список литературы:

Аверроэс (Ибн Рушд). Опровержение опровержения. К.: УЦИИМ-Пресс; СПб.: Алетейя, 1999. 
688 с. 

Бируни А.Р. Памятники минувших поколений // Избранные произведения. Т.I. Ташкент: Изд-во 
АН УзССР, 1957. 488 с.

Булгаков П.Б., Розенфельд Б.А. Комментарии к трактату «Обособление речи о проблемах теней» 
// Беруни А.Р. Избранные произведения. Т.VII. Ташкент: Фан, 1987. С. 286-326.

Васечко В.Ю. Учёный в политарном обществе: альтернативы нравственного выбора // Virtus. 
Scientific Journal. November. 2017a. Вып. 18. С. 15-21.

Васечко В.Ю. Учёный в политарном социуме: сопряжённость профессионального и 
смысложизненного дискурса // Дискурс Пи. Научный журнал. 2017б. №2 (27). С. 48-57.

Васечко В.Ю. «Онтика» и «онтология»: естественнонаучный дискурс против иерократического 
прессинга в политарном обществе // Virtus. Scientific Journal. September.2018. Вып. 26. С. 17-20.

Васечко В.Ю., Пургин С.П. Древняя и средневековая восточная философия. Екатеринбург: Изд-
во Урал. Ун-та, 2017. 196 с.

Васильев Л.С. Культы, религии, традиции в Китае. - 2-е изд. М.: Издательская фирма «Восточная 
литература» РАН, 2001. 488 с.

Володарский А.И. Очерки истории средневековой индийской математики. М.: Наука, 1977.  
184 с.

Коростовцев М.А. Литература Древнего Египта // История всемирной литературы: В 9 тт. Т.1. М.: 
Наука, 1983. С. 54-82.



25

В.Ю. Васечко

Лившиц И. Царь Хеопс и волшебники // Сказки Древнего Египта. М.: Алетейа, 1998. С. 217-234.
Омар Хайям. Первый алгебраический трактат // Историко-математические исследования. Вып. 

XV. М.: Физматгиз, 1963. С. 445-472.
Розенфельд Б.А., Юшкевич А.П. Омар Хайям. М.: Наука, 1965. 192 с.
Семёнов Ю.И. Политарный («азиатский») способ производства: сущность и место в истории 

человечества и России. - 2-е изд., перераб. и доп. М.:УРСС,  2011. 376 с.
Султанов Ш.З., Султанов К.З. Омар Хайям. М.: Молодая гвардия, 2007. 320 с.
Торчинов Е.А. Даосизм: Опыт историко-религиозного описания. СПб.: Лань, 1998. 448 с.
Шидфар Б.Я. Ибн Сина. М.: Гл. ред. вост. лит. «Наука», 1981. 184 с.
Эбрахими Т.А. И геолог, и алхимик … [Электронный ресурс] // Загадки старой Персии. М.: Вече, 

2010. URL: http://rulibs.com (дата обращения: 05.06.2018).

Об авторе:

Васечко Вячеслав Юрьевич – доктор философских наук, доцент, ведущий научный сотруд-
ник Института философии и права Уральского отделения Российской Академии наук. 16 Со-
фии Ковалевской ул., Екатеринбург, 620990, Россия.

EPISTEMOLOGICAL  DISCOURSE  IN  POLITARY  
SOCIETY:  THE  CONCEPTUAL  OPPOSITION   
«THE  COGNITIVE»  –  «THE  RITUAL»
V.Y. Vasechko

Institute of Philosophy and Law, Ural Branch of the Russian Academy of Sciences,
16 Sofii Kovalevskoy Street, Ekaterinburg, 620990, Russia.

Abstracts. The article describes the socio-cultural situation in which the individual professionally 
working on scientific and mathematical problems turns out in politary society (ancient Egypt and 
Babylon, India and China, medieval Arab-Muslim world, etc.). It focuses on the complex relationship 
between scientists seeking to uncover the mysteries of nature, and the clergy whose aim is complete 
control of the process and results of any cognitive activities. Hierocratic estate allows research only to 
the extent that is necessary for the consolidation of its prerogatives and powers. The conflict of these 
two cognitive trends largely determines the general character and peculiarities of scientific-cognitive 
activity in these societies. Existing sacral picture of the world is considered as a firm and perfect one, 
requiring only minor refinements and specifications. While rituals, committed by clergy, positioned 
as a necessary condition for the preservation of the natural and social world order. On the contrary, 
sovereign scientific discourse implies that scientist has a right on free revision of existing views as 
about the world in general and about specific details of its devices and evolution. The scientist also 
should not be restricted in finding and applying specific means and methods of cognition of truth. 
Accordingly, the performance of rituals cannot play a significant role in the picture of the world which 
is created by scholar’s work. Patterns found in the natural processes are independent from actions 
committed by various people, including the sacred ceremonies of both ordinary and very senior in-
dividuals of spiritual title. Proto-scientific concepts of the universe and particular consequents from 
them are treated by hierocracyas godless and heretical. In the absence of adequate empirical and 
theoretical arguments, priests and theologians have to resort in struggle against scholar’s freethink-
ing to force “arguments”. But scientists under favorable conditions can successfully resist this pressure 
and continue their professional work.



26

ФИЛОСОФИЯ

Key words: Traditional science, politary society, epistemological discourse, scholar, hierocracy, 
cult, the cognitive, the ritual, Ibn Sina, Biruni, Omar Khayyam.

References:

Averroes (Ibn Rushd). Oproverzhenie oproverzheniia [Incoherence of the Incoherence]. Kiyev, UTsIIM-
Press; Saint-Petersburg, Aleteyya, 1999. 688 p. (In Russian).

Biruni A.R. Pamiatniki minuvshikh pokolenii [The Remaining Signs of Past Centuries]. Izbrannye proiz-
vedeniia. T. I. [Selected works. Vol. I.]. Tashkent, Publishing house of UzSSR, 1957. 488 p. (In Russian).

Bulgakov P.B., Rozenfel’d B.A. Kommentarii k traktatu «Obosoblenie rechi o problemakh tenei» [Com-
mentary on tractate «Separation of speech about the problems of shadows»]. Beruni A.R. Izbrannye 
proizvedeniia. T.VII [Beruni A. R. Selected works. T. VII]. Tashkent, Fan, 1987. pp. 286-326 (In Russian).

Vasechko V.Iu. Uchenyi v politarnom obshchestve: al’ternativy nravstvennogo vybora [Scientist in the 
politary society: the alternatives of moral choice]. Virtus. Scientific Journal. November, 2017a, Issue. 18, 
pp. 15-21 (In Russian).

Vasechko V.Iu. Uchenyi v politarnom sotsiume: sopriazhennost’ professional’nogo i smyslozhiznennogo 
diskursa [Scientist in the politary society: relationship between professional and meaning-of-life discourse]. 
Diskurs Pi. Nauchnyi zhurnal - Discourse PI. Scientific journal, 2017b, no. 2 (27), pp. 48-57 (In Russian).

Vasechko V.Iu. «Ontika» i «ontologiia»: estestvennonauchnyi diskurs protiv ierokraticheskogo press-
inga v politarnom obshchestve [«Ontics» and «ontology»: scientific discourse against hierocratic pres-
sure in politary society]. Virtus. Scientific Journal. September, 2018, Issue 26, pp. 17-20 (In Russian).

Vasechko V.Iu., Purgin S.P. Drevniaia i srednevekovaia vostochnaia filosofiia [Ancient and medieval 
Eastern philosophy]. Ekaterinburg, Publishing House of Ural University, 2017. 196 p. (In Russian).

Vasil’ev L.S. Kul’ty, religii, traditsii v Kitae. - 2-e izd. [Cults, religions, traditions in China - 2nd ed.]. 
Moscow, Publishing company «Eastern literature» RAS, 2001. 488 p. (In Russian).

Volodarskii A.I. Ocherki istorii srednevekovoi indiiskoi matematiki [Essays on the history of medieval 
Indian mathematics]. Moscow, Science, 1977. 184 p. (In Russian).

Korostovtsev M.A. Literatura Drevnego Egipta [The Literature Of Ancient Egypt]. Istoriia vsemirnoi 
literatury: V 9 tt. T.1. [The history of the world literature in 9 volumes vol. 1]. Moscow, Science, 1983.  
pp. 54-82 (In Russian).

Livshits I. Tsar’ Kheops i volshebniki [King Cheops and the magicians]. [Tales of Ancient Egypt]. Skazki 
Drevnego Egipta [Tales of Ancient Egypt]. Moscow, Aleteya, 1998. pp. 217-234 (In Russian).

Omar Khaiiam. Pervyi algebraicheskii traktat [The first algebraic treatise]. Istoriko-matematichesk-
ie issledovaniia. Vyp. XV [Historical and mathematical studies. Issue. XV]. Moscow, Fizmatgiz, 1963.  
pp. 445-472 (In Russian).

Rozenfel’d B.A., Iushkevich A.P. Omar Khaiiam [Omar Khayyam]. Moscow, Science, 1965. 192 p. (In Russian).
Semenov Iu.I. Politarnyi («aziatskii») sposob proizvodstva: sushchnost’ i mesto v istorii chelovechestva i 

Rossii. - 2-e izd., pererab. i dop. [Political («Asian») method of production: the essence and place in the his-
tory of mankind and Russia. - 2nd ed., revised and enlarged. Moscow, URSS, 2011. 376 p. (In Russian).

Sultanov Sh.Z., Sultanov K.Z. Omar Khaiiam [Omar Khayyam]. Moscow, Young guard, 2007. 320  
p. (In Russian).

Torchinov E.A. Daosizm: Opyt istoriko-religioznogo opisaniia [Taoism: The experience of the historical-
religious descriptions]. Saint-Petersburg, LAN’, 1998. 448 p. (In Russian).

Shidfar B.Ia. Ibn Sina [Ibn Sina]. Moscow, Home edition Oriental literature, “Nauka”, 1981. 1841981. 
184 p. (In Russian).

Ebrakhimi T.A. I geolog, i alkhimik … [And geologist, and alchemist ...]. Zagadki staroi Persii [Puzzles of 
old Persia]. Moscow, Veche, 2010. Available at: http:// rulibs.com. (accessed 05 June 2018) (In Russian).

About the Author:

Vasechko Vyacheslav Yur’evich – Doctor of Philosophical Sciences, Associate Professor. Institute 
of Philosophy and Law, Ural Branch of the Russian Academy of Sciences, 16 Sofii Kovalevskoy 
Street, Ekaterinburg, 620990, Russia.



27

ФИЛОСОФИЯ

МЕТАФОРА  КОСМОСА–КАК–ПОЛИСА   
В  СТОИЧЕСКОМ  УЧЕНИИ  И  ЕЁ   
ЭТИКО-КОММУНИКАТИВНЫЕ  СЛЕДСТВИЯ
Ф.Б. Щербаков

Русская Христианская Гуманитарная Академия, г. Санкт-Петербург, 197198, 
ул. Съезжинская, д. 11, кв. 10.

В статье рассматриваются истоки стоического представления о 
Космосе как Вселенском государстве, прослеживаются его предпосылки, 
исходящие из специфики первобытного мифопоэтического мышления. 
Обосновывается тезис, что метафора Космоса-Полиса возникла из поис-
ка ранними греческими мыслителями адекватного философского языка и 
составляет один из важнейших метафорических кодов в античной поэ-
тике – социоморфный, на базе которого возникли учения о государстве у 
Платона и стоиков. 

В статье анализируются противоречия в этическом учении стоиков в 
контексте социоморфного метафорического кода и предлагается попытка 

их разрешения через выделение «горизонтально» - гражданских и «вертикально» -  
божественных коммуникативных связей в стоическом учении, образовывавших сво-
еобразную двойную систему коммуникации с Космосом.

Такое представление о мире, фундированное и одновременно выражаемое в об-
разе Космополиса, как бы призывало к “мировой общительности”, “отзывчивости” 
стоического мудреца на каждое проявление божественного Логоса-Разума. Оно скре-
пляло имеющиеся этические противоречия между отдельными представителями 
этой школы, поддерживало цельность учения, не давая забывать главное: все мы 
живём in urbem dishominisque communem (Sen. Ad Marc. 18,1) и в любом случае должны 
делать всё для процветания Мирового Государства: – вне зависимости от того, 
мудрец ты или только желаешь причаститься к тайнам стоической мудрости.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-27-38

Ключевые слова: Зенон, Клеанф, Космополис, Марк Аврелий, Сенека, тотемизм, 
Фрейденберг О.М., Хрисипп, Эпиктет, этика стоиков.



28

ФИЛОСОФИЯ

Не имея своей целью охватить всю 
сложность этической проблема-
тики Стои во всей её полноте, в 

этой статье мы хотели бы обратиться: 
а)	 к вопросу об основаниях стоиче-

ской мифологической и метафорической 
по своей сути идеи Космополиса;

б)	 к тому, как эта идея влияла на 
образ государства, представлявшийся 
стоическим философам оптимальным. 

Иными словами, мы хотели бы про-
следить влияние метафоры Космоса – 
как –  Полиса на этико-коммуникативные 
особенности учения Стои в целом. На 
наш взгляд, констатация того, что идея 
Космополиса, выдвинутая Зеноном, 
была лишь ответом на «Государство» 
Платона1, является недостаточной. Как 
пишет К.М. Вогт, стоики дискутировали 
о реальном полисе, который, в отличие 
от “вылепленной в воображении” во 
время дружеской беседы (Resp., 420b-c) 
платоновской политейи, для них уже су-
ществовал, как абсолютно действитель-
ный, зримый и чувственный Космос. Тот 
самый устроенный богами совершенным 
образом Космос, в котором мы живём и 
сегодня [Vogt, 2008:65].

Однако проблема происхождения 
идеи Космополиса лежит ещё глубже воз-
можных влияний философских предтеч 
стоиков. Нам представляется, что сама 
эта метафора – Космос – как –  Полис – 
генеалогически восходит к мифологиче-
ским представлениям первобытной эпо-
хи о тождестве коллектива и природы, то 
есть к эпохе тотемизма. Поэтому вся эта 
мифологически-метафорическая линия 
развития античной мысли равным обра-
зом включает в себя и «Государство» Пла-
тона, и «Государство» Зенона, и нельзя 
их тут противополагать друг другу про-
сто как некие «причина» – «следствие», 
потому как явления эти – одного ряда, 
ставшие возможными и объединённые 
на базе одной метафоры – Космополиса. 
Она изначально составляла практически 

фундамент раннестоического этическо-
го и политического учения. Обратимся 
же теперь вкратце к истории этого древ-
нейшего представления.

Метафоризация Космоса – как – Поли-
са в некотором смысле было феноменом 
оправданным и даже неизбежным. Если 
попытаться реконструировать миросозер-
цание людей архаической эпохи, осмыс-
лить её ритуалы, мифы и те факты мате-
риальной культуры, которые дошли до 
нашего времени, то видно, насколько мир 
мыслился первобытным человеком нерас-
членённым, образным, антикаузальным, 
и при этом максимально чувственным и 
конкретным [Фрейденберг, 1997: 20]. 

О.М. Фрейденберг называет две осо-
бенности первобытного мышления –  
выражение множественности через еди-
ничное и отождествление людского кол-
лектива с видимой природой. «Познавае-
мый мир и познающий его человек слиты. 
Человеческие черты не осознаются; всё 
человеческое представляется внешним 
миром. Внешний мир представляется в 
виде людей» – пишет он [Фрейденберг, 
1997:25]. Из этого следуют такие хорошо 
известные феномены, как антропомор-
физация явлений природы, животных, 
Вселенной и природы в целом. 

Из этого также вытекает и представ-
ление (но ещё не философская идея) о 
тотальном родстве живых существ, об 
их связанности, в которой человеческий 
мир, фауна и флора ещё не поделены на 
привычные нам иерархически устро-
енные ниши бытия. «Все явления при-
роды – органические, неорганические и 
абстрактные, – имели одну и ту же сущ-
ность. Дело обстоит таким образом, что 
чёрное не противопоставляется белому, 
но вся вселенная есть некий спектр, в ко-
тором один цвет переходит в другой без 
чёткой границы между ними; в котором 
по сути дела, один цвет может превра-
титься в другой под влиянием опреде-
лённых условий» [Франкфорт, 2016: 74]. 

1	 Обосновывая это представление, современные исследователи часто ссылаются на Плутарха: «Он (то 
есть Зенон) написал ответ на Платоново “Государство”…» (SVF, I, 260). Здесь необходимо учитывать тот 
факт, что Плутарх был яростным оппонентом стоиков и не зря фрагмент этот взят из его сочинения «О 
противоречиях у стоиков».



29

Ф.Б. Щербаков

Тотемизм находит своё выражение, 
в частности, в космогонических мифах, 
которые повествуют о рождении мира 
чаще всего из какого-то или от какого-то 
единого первопредка. Можно вспомнить 
бытовавшие у разных народов мифы о 
рождении мира из яйца, из воды, из ги-
гантского тела некоего первосущества –  
великана Мимира, Пуруши, Паньгу и т.д. 
Как отмечает Е.М. Мелетинский, «то-
темизм исходит из кровного родства 
определённой группы людей и вида жи-
вотных или растений. Это, несомненно, 
также предполагает некое переходное 
состояние от отождествления природы 
и культуры к их различению, а также пе-
ренесение на природу представлений о 
сложившейся социально-племенной ор-
ганизации» [Мелетинский, 2012: 149]. 

При появлении первых государств 
на Ближнем Востоке тотемистические 
представлении о природе не исчезли, но 
приобрели определённую социальную 
объективацию. Так, «месопотамская ци-
вилизация интерпретировала вселен-
ную как государство. А между тем в осно-
ве этой интерпретации лежало отнюдь 
не то государство, которое существовало 
в исторические времена, а та государ-
ственная форма, которая существовала 
до начала истории, примитивная демо-
кратия» [Франкфорт, 2016: 148]. 

«Месопотамское космическое госу-
дарство включало весь существующий 
мир, всё, что могло мыслиться как реаль-
но существующее: люди, звери, неоду-
шевлённые предметы, явления природы, 
а также понятия, такие, как справедли-
вость, праведность, форма круга и т.д.» 
[Франкфорт, 2016: 156]. Примерно такое 
же представление о родственности, если 
не тождественности вселенной и госу-
дарства во главе с фараоном мы видим 
в Древнем Египте. При этом сакральная 
фигура царя в этих древних азиатских 
монархиях, которая чаще всего был оли-
цетворением и всего мира, и Солнца, и 
конкретного года [Фрейденберг, 1997: 

71], репрезентировала всё государство в 
целом, по принципу parsprototo. Поэтому 
смерть царя есть смерть мира; восше-
ствие же нового царя на престол значит 
символическое перерождение Вселен-
ной.

К сожалению, мы не имеем достаточ-
но релевантных письменных источни-
ков, говорящих нам о представлении лю-
дей микенско-минойской цивилизации, о 
Вселенной в целом. Имеющиеся расшиф-
рованные тексты линейного письма «B» 
носят, как правило, бюрократический и 
экономический характер. Но нам пред-
ставляется, что в государствах Эгейского 
региона того времени могли иметь место 
подобные взгляды об отождествлении 
космоса и государства. В конце концов, 
нельзя забывать про ближневосточный 
генезис минойской культуры и посто-
янное идейное воздействие на жителей 
микенских городов со стороны народов 
Восточного Средиземноморья. 

Однако же с началом архаической эпо-
хи, с процессом колонизации, с ростом и 
появлением всё новых эллинских поли-
сов сразу же намечается тенденция на 
«ритмизацию» общественной жизни. Она 
связывается с космически-природными 
всеобщими законами2. В этом опять же 
можно увидеть след первобытных пред-
ставлений о целокупном коллективе 
людей и всей природы, о некоем «перво-
теле», которое подарило жизнь всему 
сущему, на благо которому и надо тру-
диться. Следствием такого отношения 
к природе и стало появление афинской 
демократии3. В ней предполагалось, что 
каждый её свободный гражданин так же 
хорош и преисполнен ἀρεταί, как и лю-
бой другой, а это практически прямая 
импликация тех представлений о тож-
дестве первобытного коллектива и при-
роды, то есть тотема, о котором в статье 
шла речь чуть выше.

Наконец, заканчивая этот очень крат-
кий абрис первобытных тотемистиче-
ских представлений и переходя к теме 

2	 Шеллинг даже говорил о «ритмическом характере греческих государств» [Шеллинг, 1999: 417].
3	 Хотя афинская демократия своим появлением, естественно, обязана не только этому. 



30

ФИЛОСОФИЯ

Космополиса у стоиков, стоит отметить, 
что в свете такого рассмотрения далеко 
не случайным оказывается их учение о 
тотальной вещественности и имманент-
ности Космоса – как некое далёкое вос-
поминание и отголосок, доносящийся с 
мифических времён.

Итак, стоики и, в частности, Хрисипп, 
«определяли космос как образование, 
состоящее из неба, земли и населяющих 
их существ, или – дабы одновременно 
выразить его предназначение, – как си-
стему, вмещающую в себе богов, людей 
и вещи, ради них сотворённые» [Поленц, 
2015: 171] (SVF, II, 527: Κόσμον δ’ εἶναί 
φησιν ὁ Χρύσιππος σύστημα ἔξοὐρανοῦ 
καὶ γῆς καὶ τῶνεντούτοιςφύσεων, ἢ τό καὶ 
θεῶνἀνθρώπων σύσημα καὶ ἔκτῶνἓνεκα 
τούτωνγεγονότων; cр. также SVF, II, 528, 
529, 638)4. Для того, чтобы определить, 
как вошла эта метафора в философский 
узус Стои, необходимо, на наш взгляд, вер-
нуться немного назад, к концу VII-VI вв.  
до н.э., к самым началам эллинской фи-
лософии и рассмотреть некоторые осо-
бенности поэтики раннегреческих мыс-
лителей.

Для эпохи становления философского 
Логоса был характерен как бы судорож-
ный, поспешный, полуинтуитивный по-
иск адекватного языка для выражения 
впервые «немифологически» осмысляе-
мых явлений. Первым мыслителям слов-
но бы не хватало слов, чтобы выразить 
всю ту открывающуюся умную ширь, 
которая им представилась в результате 
критики традиционной греческой рели-
гии, мифологии и обычаев. Позже Ари-
стотель в Met. A, 993a, 15 удачно назовёт 
те первые попытки поиска языка «заи-
кающейся философией» – ἡ ψελλιζομένη 
πρώτηφιλοσοφία.

По нашему мнению, в этих поисках 
нового философского языка, в этой ча-
сто наскоро найденной в повседневной 
действительности (но оттого и более на-
глядной для нефилософов-обывателей) 
метафорике раннегреческих мыслите-

лей, и находятся предпосылки для вхож-
дения образа Космополиса в активный 
философский оборот и его последующе-
го закрепления в нём. 

Древнегреческие мыслители пони-
мали, что для выражения новой фило-
софской картины мира им нужны новые 
средства выражения. По большому счёту, 
они стремились осуществить философ-
скую реформу языка (как обозначил этот 
процесс А.В. Лебедев [Лебедев, 2009]), 
предлагая «элиминировать из языка не-
которые общепринятые слова и выраже-
ния как “неправильные” или бессмыс-
ленные. Философ чувствует себя новым 
ономатетом, наводящем порядок в за-
пущенном языковом хозяйстве. Или же 
языковым терапевтом, который борется 
с болезнью языка и приводит его в соот-
ветствии с природной нормой» [Лебедев, 
2009: 360]. 

Но просто придумывать новые слова, 
то есть технические термины, для обра-
зовавшихся концептуальных брешей в 
понимании мира, – это удел несколько 
более поздней эпохи. Вспомним хотя бы 
широко известные примеры с ἐνέργεια и 
ἐντελέχεια – плодами языкового творче-
ства Аристотеля. Для начала философы 
пытались подражать эпическим поэтам 
(что хорошо осознавалось уже и самими 
древними авторами [Древнегреческая 
литературная критика, 1975: 294-297]), 
ведь последние являлись для архаиче-
ской Греции наставниками в подлинной 
мудрости. 

Т.В. Васильева пишет: «Ксенофан, а за 
ним Парменид и Эмпедокл пытались по-
бедить грозного соперника (то есть Го-
мера – Ф.Щ.), овладев его оружием: пусть 
философия изъясняется не безликими 
формулами и туманными намёками, а 
картинами и сравнениями гомеровского 
образца» [Васильева, 2008: 31]. Но подра-
жать Гомеру и Гесиоду у философов, как 
правило, получалось худо5. В этом слу-
чае им помогал второй источник для их 
будущего философско-концептуального 

4	 Cр. также SVF, II, 528, 529, 638.
5	 См. пассаж I, 1447 b, 17 из «Поэтики» Аристотеля: “Ничего нет общего у Гомера и Эмпедокла, кроме 

метра, почему одного справедливо называют поэтом, а другого скорее физиологом, чем поэтом”.



31

Ф.Б. Щербаков

«словаря»: аналогии черпались из по-
вседневных занятий и технологического 
лексикона простого люда. 

Неслучаен поэтому был интерес Гера-
клита и Платона к цеховому производ-
ству: оттуда они брали парадигмы для 
осмысления тех феноменов, объяснить 
которые ни традиционная мифология, 
ни эпические предания поэтов были не в 
состоянии6. Оба мыслителя, в своём про-
тивостоянии Гомеру, его «медоточивому 
слову», равным образом обращаясь к по-
вседневности, стремились повернуть её 
некой неожиданно-странной гранью и 
обратить на неё смущённый взгляд обы-
вателя.

Но если путём подыскивания верных 
аналогий можно точно философски опи-
сать и осмыслить какой-либо феномен, 
то почему бы не подобрать такую ана-
логию сразу для всего Космоса? Доволь-
но быстро раннегреческие мыслители 
пришли к осуществлению этой возмож-
ности – концептуализации всего мира че-
рез метафору. Дж. Э. Р. Ллойд выделяет 
три центральных метафорических моде-
ли, в рамках которых концептуализиро-
вался Космос: 

–	 социоморфную (где Космос= 
полис);

–	 техноморфную (=ремесло, искус-
ство);

–	 биоморфную (=живое существо; 
в частности, человек).

Собственно стоическая идея Космопо-
лиса возникла из социоморфной метафо-
рической модели, в которой «отношения 
между космологическими субстанциями 
описывается в терминах, пришедших из 
общественной и политической организа-
ции» [Lloyd, 1966: 210]. Иными словами, 
это уточнённая и философски отрефлек-
сированная метафорическая модель Кос-
моса, которая, как мы сказали выше, на 
стадии тотемизма являла собой тож-
дество людского коллектива, природы и 
богов.

Что характерно, в наиболее экспли-
цитном виде большинство этих метафо-
рических моделей прослеживаются в на-
следии Гераклита Эфесского. Как пишет 
А.В. Лебедев, у Гераклита во фр. 114 DK 
«идея Космополиса засвидетельствована 
прежде всего в фразеологизме “этот кос-
мос, один и тот же для всех”» [Лебедев, 
2014: 90], чуть ранее замечая, что «из 
синтеза гомеровской “общины богов” и 
ионийской космологии возникла осно-
вополагающая для этико-политической 
философии Гераклита идея Космополиса 
или Зевсова града, оказавшая огромное 
влияние на стоическую теорию есте-
ственного права и на космополитизм ки-
ников» [Лебедев, 2014: 90].

Но что же происходит далее? По мере 
продвижения философской мысли и по-
степенной выработки первых устой-
чивых концептов и философской тер-
минологии (опять же, чётче всего эта 
тенденция намечается у Аристотеля и 
школ, испытывавших его сильное влия-
ние – перипатетики, стоики, скептики), 
эти найденные метафоры «закоснева-
ют», «омертвевают» и становятся теми 
самыми понятиями, без которых мы не 
мыслим античную философию. 

Тем не менее, поскольку социоморф-
ная метафорическая модель не смогла 
породить таких ярких и концептуально-
плодотворных философских терминов, 
как «материя», «категория», «эйдос» 
или, скажем, «катарсис», это ещё не озна-
чает, что она ушла в небытие с упадком 
стоической школы. На самом деле, она 
продолжала подспудно продуктивно 
работать в рамках  различных систем 
античной мысли, и обнаруживается спу-
стя много столетий даже у неоплатоника 
Прокла7, претерпев, правда, у него неко-
торую «платонизацию» [Светлов, 2015: 
137-147]. 

Представление о Космополисе впер-
вые эксплицитно выражает киник Дио-
ген Синопский, первым назвавшим себя 

6	 Так, например, Гераклит выражал единство мира в его постоянном движении к собственным поляр-
ностям: «Пилят работники дерево: один тянет, другой толкает, а делают одно и то же» (С 1.16 DK).

7	 См. Прокл. «Платоновская теология» V, 71, 5-16; V, 99,10; VI, 22 sqq.



32

ФИЛОСОФИЯ

«гражданином мира», отвечая на вопрос 
«откуда он?» (Diog.L., VI, 2, 63). Правда, 
употребил он это выражение совершенно 
в ином смысле, нежели его ближайший 
ученик Зенон. Космополитизм в киниче-
ском понимании – это отказ подчиняться 
именно нормам, обычаям и законам по-
лисного общества, поскольку они уста-
новлены искусственно, κατὰθέσιν, а, зна-
чит, и ошибочно. Диоген признавал закон 
общечеловеческий, не ограниченный 
нравами отдельно взятой гражданской 
общины. В стоическом же понимании 
космополитизм строго увязывается со 
справедливостью: «справедливый муж –  
это гражданин мира (κοσμοπολίτης), со-
образующий свои действия с требовани-
ем той природы, которая управляет кос-
мосом» (SVF, III, 336).

От Диогена-киника (как видно из 
Diog.L., III, 63), а также от Гераклита и 
отчасти Платона, по всей видимости, 
метафора Космоса-Полиса и перешла к 
Зенону Китийскому. Она, судя по всему, 
и послужила основным побудительным 
образом для его книги «Государство». 
Далее это представление было подхва-
чено Клеанфом и Хрисиппом, став одним 
из самых устойчивых и узнаваемых сто-
ических топосов. Уже на римской почве, 
образ стоического Космограда претерпе-
вает некоторую модификацию в трудах 
Сенеки, Эпиктета и Марка Аврелия. 

В частности, «в отличие от Клеанфа, 
Сенека не желает растворять в космосе 
своё общение с божеством, он предпочи-
тает максимально концентрировать его, 
он признаёт самодовлеющее значение 
за самим переживанием этого контакта, 
этой связи, religio, – личной связи с бо-
жеством. Перед нами картина кризиса, 
показавшего неисполнимость импера-
тива: если мир недостаточно хорош в 
реальности, сделай его хорошим в своём 
сознании и стань мудрецом», – пишет  
А.А. Столяров [Столяров, 1995: 302]. 

Подобное растождествление Разума 
и Космоса в римском стоицизме далее 
будет только нарастать, приведя в ито-

ге к падению стоической школы. Тем не 
менее, философско-когнитивные след-
ствия метафоры Космоса-как-Полиса 
продолжают ощущаться и во II в. н.э. 
Так, Марк Аврелий пишет в Adseipsum, 
VI, 42: «Все мы содействуем единой об-
щей цели, одни со знанием и понимани-
ем, другие бессознательно. Поэтому-то, 
думается мне, Гераклит и говорит, что и 
спящие также действуют и содействуют 
происходящему в мире<…> Тот, кто пра-
вит Целым, всё равно использует тебя 
надлежащим образом и обратит тебя в 
одного из содействующих и соучастни-
ков» [Римские стоики, 1995: 311]. 

Мысли по поводу Космограда мы нахо-
дим и в «Беседах Эпиктета» (I, 9, 1). «Если 
то, что говорится философами о родстве 
бога и людей, истинно, что иного оста-
ётся людям, кроме следования Сократу: 
никогда на вопрос “откуда родом?” не 
говорить, что “афинянин” или “коринфя-
нин”, а что “мирозданянин” (κόσμιος)?» 
[Беседы Эпиктета, 1997: 55]8.

Итак, представляемый стоиками иде-
альный полис должен связываться все-
общей филией-дружбой, достигаемой 
через соблюдение гражданами полиса 
основной добродетели – справедливости. 
При этом понятно, что боги нарушать её 
не могут по определению; стоические же 
мудрецы лишь в теории не были подвер-
жены страстям, на практике они весьма 
деятельно участвовали в благоустрой-
стве и respublica minor, и respublica maior. 
Сенека в трактате «О досуге» [Seneca. 
Deotio, IV] пишет: «Два государства мы 
охватываем своим духом: одно великое 
и истинно общественное (курсив наш – 
Ф.Щ.), которым содержатся вместе боги, 
а также люди, в котором мы не обращаем 
взор на тот или иной закоулок, но изме-
ряем пределы этого нашего государства 
вместе с ходом солнца; другое же – к ко-
торому приписало нас обстоятельство 
нашего рождения. 

И это второе “меньшее государство”, 
или же афинян будет, или же карфаги-
нян, или же какого-либо другого горо-

8	 Также см. SVF, II, 23, 28; IV, 10, 21 sq.



33

Ф.Б. Щербаков

да, но не ко всякому человеку оно будет 
иметь отношение, а только к определён-
ным людям. Какие-нибудь люди в одно и 
то же время стараются ради и того, и дру-
гого государства, большего и меньшего, 
а кто-то только для большего, кто-то же 
только для меньшего. Этому большему 
государству мы можем служить и на до-
суге, и даже, пожалуй, напротив, – лучше 
всего, чтобы на досуге»9. 

Глядя сквозь этот позднестоический, 
но, на самом деле, очень бережно пере-
несённый сквозь века образы двух госу-
дарств – большем и меньшем, которые 
на самом деле вместе суть одно, – мож-
но многое уяснить, на наш взгляд, об 
изначальных интенциях этического и 
политического учения ранней Стои (учи-
тывая то, что Сенека как философ был 
не слишком оригинален, зато мастер-
ски умел преобразовывать абстрактно-
философские догматы своего учения в 
риторически изящные, часто предельно 
афористичные изречения).

Проблема в том, что, по мнению мно-
гих исследователей, в этическом учении 
Стои существовали очевидные противо-
речия, которые ослабляли общие силу, 
связность и пафос стоической мысли о 
государстве. Как, например, можно при-
зывать людей к ἀπάϑεια и воздержанию 
от любых страстей [Шахнович, 2018: 31-
34] и при этом же к активной деятель-
ности на благо города? Как можно про-
возглашать всех людей равными в своих 
правах и при этом, как писал Зенон, дру-
зьями и родственниками считать толь-
ко добродетельных граждан (SVF, I, 222; 
226; 227; 228)? 

И ведь это был не только некий 
абстрактно-идейный конфликт внутри 
стоического учения. Эмпирическая исто-
рия Стои знала:

–	 и Сфера Борисфенского, совет-
ника спартанского царя-реформатора 
Клеомена III;

–	 и Диогена Вавилонского, участ-
ника знаменитого философского посоль-
ства в Рим в 155 г. до н.э.;

–	 и Сенеку, и Марка Аврелия, на-
ходившихся на самых вершинах власти и 
считавшихся при этом образцом стоиче-
ского философствования.

Только ли дело в том, что они про-
сто отклонились от учения своих «стар-
ших»? Всё это сбивало с толку и против-
ников Стои в древности, и позднейших 
исследователей. Э. Целлер пишет: «Лишь 
в силу видоизменения учения о благах 
стоики были в состоянии стать в извест-
ное положительное отношение к задачам 
практической жизни; нередко, однако, 
они делали из него употребление, кото-
рое не согласовывалось со строгостью 
стоических принципов» [Целлер, 1996: 
189]. Далее он называет стоические раз-
работки в сфере практической этики «не 
очень значительными» и «слишком ме-
лочными» [Целлер, 1996: 190]. 

Отечественный исследователь В.В. 
Бровкин также полагает, что этика Стои 
была непоследовательна и противоре-
чива, но по причине того, что заведомо 
содержала в себе две совершенно несо-
четающиеся тенденции – радикально-
космополитическую и охранительно-
консервативную [Бровкин, 2014]. Сразу 
отметим: действительно, можно при-
знать определённые противоречия на са-
мом начальном этапе складывания стои-
ческой политической доктрины (то есть 
фактически при Зеноне), вызванные:

–	 поиском этой новой философской 
школой собственных позиций, до конца 
ещё себя не осознающей и даже не «ощу-
щающей» как единой и связной фило-
софской системой;

–	 неоспоримого влияния «прин-
ципов кинизма» на Зенона [Целлер, 
1996:188], среди которых было и весьма 
специфическое понимание космополи-
тизма; 

–	 наконец, намеренными искаже-
ниями и преувеличениями в изложении 
учения стоиков со стороны их идейных 
оппонентов. 

Одним из таких наиболее яростных 
авторов, как было отмечено выше, был 

9	 Перевод наш. – Ф.Щ.



34

ФИЛОСОФИЯ

Плутарх (который неоднократно при-
знавался в сильном неприятии к этой 
школе). И это при том, что весьма изряд-
ное количество стоических фрагментов 
дошло через не слишком симпатизиро-
вавшим стоикам скептических и христи-
анских авторов. Среди таких фрагментов 
есть и те, которые невольно вводят в сму-
щение любого читателя (см. знаменитые 
фрагменты о каннибализме, инцесте и 
однополой любви –SVFI, 253 - 256). 

И всё же никак нельзя допустить 
мысль, что подобные этико-политичес-
кие антиномии, прямо исключавшие 
друг друга, были совершенно бездумно 
веками воспроизводимы последователя-
ми Зенона (и это при всей-то стоической 
развитости именно логики, то есть науки 
о правильном мышлении). Скорее всего, 
корень непонимания раннестоического 
учения о государстве заключается здесь 
в невольно модернизируемом нами по-
нятии «космополитизм», которое вос-
принимается как строгая противополож-
ность патриотизму, верности отеческим 
законам. 

В том-то и дело, что стоический кос-
мополитизм (именно стоический) был 
понятием инклюзивным, он включал 
в себя и любовь к родному государству 
(respublica minor), и к отеческим богам, 
и к родственникам и друзьям, в общем –  
ко всему Космосу в целом (respublica 
major). «Государство, – пишет А.А. Столя-
ров [Столяров, 1995: 223], – есть как бы 
одна семья. Первичная ячейка человече-
ского общежития объединена теми же 
самыми узами, что разумные существа 
в масштабе космоса – одного большого 
мира разумных существ (SVFII 528; 1141; 
Cic.Derep.I 19; Denat. Deor.II 133 cf. Plat. 
Gorg.508a)».

Для этого стоикам и пригодилась 
метафора Космоса – как – Полиса, что-
бы показать, что всё в мире наполнено 
филией, разумным законом и судьбой-
справедливостью. Стоический космопо-
литизм включал в себя не только, если 
можно так выразиться, «горизонтально» -  
гражданские связи, подразумевающие ак-
тивную политическую позицию по отно-
шению к конкретному земному государ-

ству, но и «вертикально»-божественные, 
которые позволяли стоическому мудре-
цу не только выйти к богам и познать 
их природу, но и самому «обожиться». 
Это составляло стоическую, если можно 
так выразиться, двойную систему ком-
муникации, которую, впрочем, ни в коем 
случае нельзя рассматривать как нечто 
раздельное, но наоборот, – как в высшей 
степени органически слитное. 

Но в чём же тогда конкретно заклю-
чалась эта условно называемая нами 
«вертикальная» практика космически-
государственного благочестия? Безу-
словно, не только в почтительном отно-
шении к богам и исправном исполнении 
всех предписанных ритуалов и граждан-
ских праздников. К ней также мы бы от-
несли:

–	 истолкование божественных 
знамений (SVF, I, 550): «Но стоики за-
щищали почти все виды прорицания, 
учение о котором Зенон рассеял в своих 
записках словно некие семена, и которое 
немного дополнил Клеанф»;

–	 практика этимологического ана-
лиза божественных имён и атрибутов 
(на базе которой у стоиков выстроилась 
сильнейшая в античности школа аллего-
рического толкования богов и которая, по 
мнению И. Рамелли [Ramelli, 2011: 336], 
была сердцевиной философской практи-
ки для ранних стоиков);

–	 занятия естественно-научными 
вопросами (ср. у Сенеки в Nat. qu.Ipr. 14: 
«Какая же разница между природой бога 
и нашей? – В нас лучшая часть – душа; в 
нём нет ничего, кроме души. Он весь раз-
ум» [Сенека, 2017: 184]);

–	 даже логические штудии стои-
ков: они были не просто данью уважения 
одному из главных авторитетов данной 
школы Аристотелю (хотя и это, безуслов-
но, в наличии); они полезны в той мере, 
поскольку приближают стоического му-
дреца к постижению всемирного Закона-
Логоса, приобщают философа к пости-
жению его сокровенных, божественных 
тайн. 

Отметим, что метафора Космоса-
Полиса была действенна на протяже-
нии всей истории стоической школы, и 



35

Ф.Б. Щербаков

даже когда упомянутое выше тождество 
Разума и Космоса де факто стало разва-
ливаться, метафорический код продол-
жал работать, выходя за рамки данного 
философского направления. Как полага-
ет Э. Целлер, «космополитизм есть одна 
из самых характерных черт, которые сде-
лали стоицизм истинным представите-
лем эллинистической и римской эпохи 
и обусловили его огромное значение как 
могущественного пособника в возникно-
вении и распространении христианства» 
[Целлер, 1996: 191]. М. Поленц, говоря о 
характере и этических последствиях это-
го учения, также замечает: «Эта картина 
мира была антропоцентрична и сохра-
няла своё религиозное значение как для 
Стои, так и для Средневековья» [Поленц, 
2015: 173].

Таким образом, социоморфный ме-
тафорический код, являясь отдалённым 
отголоском тотемических представле-
ний о тождестве природы и коллектива, 
служил устойчивой доминантой для уче-
ний и мыслителей древности, ещё начи-
ная с Гераклита, Платона, киников, и, как 
мы выяснили, в особенности стоиков. На 
базе этого кода создавали свои утопиче-
ские философские мифы и философские 
концепции полисного устроения Платон, 
Диоген Синопский, Зенон и другие стои-
ки. Поэтому, даже когда учение стоиков в 
начале нашей эры стало приходить в упа-
док, данная метафора осталась не только 
одним из самых устойчивых элементов 
стоицизма, но и повлияла на поздней-
ших философов и богословов. 

Данное представление о мире, фунди-
рованное и одновременно выражаемое в 

образе Космополиса, как бы призывало к 
«мировой общительности», «отзывчиво-
сти» стоического мудреца на каждое про-
явление божественного Логоса-Разума. 
Оно скрепляло имеющиеся этические 
противоречия между отдельными пред-
ставителями этой школы, поддержи-
вая цельность учения, не давая забы-
вать главное: все мы живём in urbem 
dishominisque communem (Sen. Ad Marc. 
18,1) и в любом случае должны делать 
всё для процветания Мирового Государ-
ства, – в независимости от того, мудрец 
ты или только желаешь причаститься к 
тайнам стоической мудрости. 

Метафора Космоса-как-Полиса факти-
чески сделала возможным совмещение 
практики «горизонтально»-гражданских 
и «вертикально»-божественных свя-
зей, образовавших, как мы это назвали 
выше, двойную систему коммуникации 
с миром. А через распознавание небес-
ных знаков, дивинацию и толкование 
божественных имён, через естественно-
научные занятия стоический философ 
находился в состоянии постоянного бла-
гочестивого общения со всем Космосом, 
который, словно Дельфийский оракул, 
кидал свои подсказки и намёки: 

–	 что есть то поистине необходи-
мое, за которым мудрецу должно следо-
вать; 

–	 и что есть то, чему должно быть 
отброшенным. 

Таким образом, не только стоическая 
практическая жизнь была нацелена на 
всеобщее благо, но и созерцательная её 
сторона также служили лучшему продви-
жению Божественного произволения.

Список литературы:

Аристотель. Сочинения: в 4 тт. (Серия «Философское наследие»). М.: Мысль, Т. 1 - 1976. 550 с.;  
Т. 2 – 1978. 687 с.; Т. 3 – 1981. 613 с.; Т. 4 – 1983. 830 с.

Беседы Эпиктета / Перевод с древнегреч. Г.А. Тароняна. М.: Ладомир, 1997. 312 с.
Бровкин В.В. Ранние стоики: космополитическая доктрина и политическая практика // Вестн. 

Новосиб. гос. ун-та. Серия: Философия. 2014. Том 12. Выпуск 3. С. 154-161.
Васильева Т.В. Поэтика античной философии. М.: Академический Проект; Трикста, 2008. 735 с.
Древнегреческая литературная критика / Под ред. Л. А. Фрейберг. М.: Наука, 1975. 480 с.



36

ФИЛОСОФИЯ

Лебедев А.В. Греческая философия как реформа языка // Индоевропейское языкознание и 
классическая филология - XIV (Чтения памяти проф. И.М. Тронского): Материалы международной 
конференции. СПб., 2009. С. 359-368.

Лебедев А.В. Логос Гераклита: реконструкция мысли и слова. СПб.: Наука, 2014. 533 с.
Мелетинский Е.М. Поэтика мифа. М.: Академический проект, 2012. 331 с.
Поленц М. Стоя. История духовного движения / Перевод с нем. В.М. Линейкина. СПб.: Qua-

drivium, 2015. 1040 c.
Римские стоики: Сенека, Эпиктет, Марк Аврелий / Сост. текста В.В. Сапов. М.: Республика, 1995. 

463 с.
Светлов Р.В. Иов, Плотин, Платон // Вестник Русской христианской гуманитарной академии. 

2015. № 3. С.137-147.
Сенека Луций Анней. Философские трактаты / Перевод с латинского Т.Ю. Бородай. СПб.: 

Алетейя, 2017. 398 с.
Столяров А.А. Стоя и стоицизм. М.: АО КАМИ ГРУП, 1995. 441 с.
Фрагменты ранних стоиков. Том I: Зенон и его ученики / Перевод и комментарии А.А. Столярова. 

М.: ГЛК, 1998. 229 с.
Франкфорт Г., Франкфорт Г.А., Уилсон Дж.А., Якобсен Т. Духовные искания древнего человека: в 

преддверии философии / Перевод с англ. Т.Н. Толстой. СПб.: Амфора, 2016. 287 с.
Фрейденберг О.М. Поэтика сюжета и жанра. М.: Лабиринт, 1997. 448 с.
Фрейденберг О.М. Миф и литература древности. М.: Наука, 1978. 605 с.
Целлер Э. Очерк истории греческой философии / Перевод с нем. С.Л. Франка. СПб.: Алетейя, 

1996. 294 с.
Шахнович М.М. Филодем о гневе // Общество: философия, история, культура. 2018. №12.  

С. 31-34.
Шеллинг Ф.В. Философия искусства / Пер. с нем. П.С. Попова. М.: Мысль, 1999. 607 с.
Lloyd G.E.R. Polarity and Analogy. Two types of argumentation in early Greek thought. Cambridge: 

University Press, 1966. 503 p.
Ramelli I. The Philosophical Stance of Allegory in Stoicism and its Reception in Platonism, Pagan and 

Christian: Origen in Dialogue with the Stoics and Plato // International Journal of the Classical Tradition. 
2011. Vol. 18. № 3. P. 335-371.

Seneca. De Otio. Available at: http://www.thelatinlibrary.com/sen/sen.otio.shtml (accessed 3 March 
2019).

Vogt K.M. Law, Reason, and the Cosmic Sity. Political Philosophy in the Early Stoa. Oxford: University 
Press, 2008. 239 p.

Об авторе:

Щербаков Фёдор Борисович – аспирант кафедры философии, богословия и религиове-
дения Русской Христианской Гуманитарной Академии (РХГА). Адрес: г. Санкт-Петербург, 
197198, ул. Съезжинская, д. 11, кв. 10. Научная специализация: история античной философии 
и культуры. E-mail: fkrylov@mail.ru.

Статья подготовлена в рамках проекта РФФИ № 18-011-01123 «Проблема сопряжения мора-
ли и религии в эпикурейской и стоической философии: сравнительный анализ полемическо-
го дискурса».



37

Ф.Б. Щербаков

METAPHOR  OF  COSMOS-AS-POLIS  IN  TNE  
STOIC  TEACHING  AND  ITS  ETHICAL  AND  
COMMUNICATIVE  CONSEQUENCES
F.B. Shcherbakov

The Russian Christian Academy of Humanities, 15 Fontankaquay, Saint-Petersburg, 
191011, Russia.

Abstracts. This article is considering origins of Stoic representation of Cosmos as The Universe 
State and there is briefly tracing its totemistic preconditions, which were proceeding from the primi-
tive mythopoetic thinking’s specifics. Furthermore, there is proving a thesis about that the meta-
phor of Cosmos-Polis has emerged from searchings of an adequate philosophical language by early 
Greek thinkers, and that sociomorphical code was one of the most important metaphorical models 
of Cosmos in ancient philosophical poetics, not only for Stoics. A great number of political doctrines 
by Plato and faraway in the postplatonic tradition, including Stoa, were arising on the fundament 
of the this code. There is considering character of some Stoic ethical contradictions and is offering 
an attempt of resolving them through allocation of horizontically-civil and vertically-divine links in 
the Stoic teaching, which were containing peculiar dual system of communication of stoic sage with 
Cosmos.

Key words: Chrysippus, Cleanthes, Cosmopolis, Marcus Aurelius, O.M. Freidenberg, Seneca, the 
Stoic ethics, totemism, Zeno.

References:

Aristotel’. Sochineniia: v 4 tt. (Seriia «Filosofskoe nasledie») [Works: in 4 vols. (Series «Philosophical 
Heritage»)]. Moscow, Thought, T. 1 - 1976. 550 p.; T. 2 - 1978. 687 p.; T. 3 - 1981. 613 p.; T. 4 - 1983. 830 p.  
(In Russian).

Besedy Epikteta [Conversations of Epictetus] / Translation from Ancient Greek. G.A. Taronyan. Mos-
cow, Ladomir, 1997. 312 p. (In Russian).

Brovkin V.V. Rannie stoiki: kosmopoliticheskaia doktrina i politicheskaia praktika [The early Stoics: 
Kosmopolitic Doctrine and Politic Practice]. Vestn. Novosib. gos. un-ta. Seriia: Filosofiia - Bulletin of Nov-
osib. state University. Series: Philosophy, 2014, Volume 12, Issue 3, pp. 154-161 (In Russian).

Vasil’eva T.V. Poetika antichnoi filosofii [Poetics of Ancient Philosophy]. Moscow, Academic Project; 
Triksta, 2008. 735 p. (In Russian).

Drevnegrecheskaia literaturnaia kritika [Ancient Greek’s Critics of Literature] / Ed. L.A. Freiberg. Mos-
cow, Science, 1975. 480 p. (In Russian).

Lebedev A.V. Grecheskaia filosofiia kak reforma iazyka [Greek Philosophy as a Reform of Language]. 
Indoevropeiskoe iazykoznanie i klassicheskaia filologiia - XIV (Chteniia pamiati prof. I.M. Tronskogo): Ma-
terialy mezhdunarodnoi konferentsii [Indo-European Linguistics and Classical Philology - XIV (Readings 
in Memory of Prof. I.M. Tronsky): Materials of an international conference]. Saint-Petersburg, 2009, pp. 
359-368 (In Russian).

Lebedev A.V. Logos Geraklita: rekonstruktsiia mysli i slova [Logos of Heraclitus: Reconstruction of his 
Thought and Word]. Saint-Petersburg, Science, 2014. 533 p. (In Russian).

Meletinskii E.M. Poetika mifa [Poetics of Myth]. Moscow, Academic Project, 2012. 331 p. (In Rus-
sian).

Polents M. Stoia. Istoriia dukhovnogo dvizheniia [Stoa. The History of the Spiritual Movement] / Trans-
lation from German V.M. Lineikina. Saint-Petersburg, Quadrivium, 2015. 1040 p. (In Russian).

Rimskie stoiki: Seneka, Epiktet, Mark Avrelii [The Roman Stoics: Seneca, Epictetus, Marcus Aurelius] / 
Comp. text V.V. Sapov. Moscow, Republic, 1995. 463 p. (In Russian).



38

ФИЛОСОФИЯ

About the Author:

Shcherbakov Fedor Borisovitch – graduate student of the Department of philosophy, theology 
and religion studies of The Russian Christian Academy for Humanities. Address: Russian Federation, 
Saint-Petersburg, 197198, S'ezhinskaya st. 11/10. Scientific specialisation: history of ancient 
philosophy and culture. E-mail: fkrylov@mail.ru.

The article was prepared in the framework of the RFBR project No. 18-011-01123 «the problem of 
coupling morality and religion in epicurean and stoic philosophy: a comparative analysis of polemical 
discourse».

Svetlov R.V. Iov, Plotin, Platon [Job, Plotinus, Plato]. Vestnik Russkoi khristianskoi gumanitarnoi 
akademii - Bulletin of the Russian Christian Humanitarian Academy, 2015, no. 3, pp. 137-147 (In Rus-
sian).

Seneka Lutsii Annei. Filosofskie traktaty [Philosophical Treatises] / Translation from Latin T.Yu. Beard-
ed. Saint-Petersburg, Aleteya, 2017. 398 p. (In Russian).

Stoliarov A.A. Stoia i stoitsizm [Stoa and Stoicism]. Moscow, AO KAMI GRUP, 1995. 441 p. (In Rus-
sian)

Fragmenty rannikh stoikov. Tom I: Zenon i ego ucheniki [Fragments of the early Stoics. Vol. I: Zeno and 
his disciples] / Translation and comments by A.A. Stolyarova. Moscow, GLK, 1998. 229 p. (In Russian).

Frankfort G., Frankfort G.A., Uilson Dzh.A., Iakobsen T. Dukhovnye iskaniia drevnego cheloveka: v 
preddverii filosofii [Before Philosophy. The Intellectual Adventure of Ancient Man] / Translation from 
English. T.N. Tolstoy. Saint-Petersburg, Amphora, 2016. 287 p. (In Russian).

Freidenberg O.M. Poetika siuzheta i zhanra [Poetics of Plot and Genre]. Moscow, Labyrinth, 1997. 
448 p. (In Russian).

Freidenberg O.M. Mif i literatura drevnosti [Myth and Literature of Antiquity]. Moscow, Science, 1978. 
605 p. (In Russian).

Tseller E. Ocherk istorii grecheskoi filosofii [Essay of the Ancient Greek History] / Translation from Ger-
man S.L. Frank. Saint-Petersburg, Aleteya, 1996. 294 p. (In Russian).

Shakhnovich M.M. Filodem o gneve [Philodemus on Anger]. Obshchestvo: filosofiia, istoriia, kul’tura 
– Society: philosophy, history, culture, 2018, no. 12, pp. 31-34 (In Russian).

Shelling F.V. Filosofiia iskusstva [Philosophy of Art] / Translation from German. P.S. Popov. Moscow, 
Thought, 1999. 607 p. (In Russian).

Lloyd G.E.R. Polarity and Analogy. Two types of argumentation in early Greek thought. Cambridge, 
University Press, 1966. 503 p.

Ramelli I. The Philosophical Stance of Allegory in Stoicism and its Reception in Platonism, Pagan and 
Christian: Origen in Dialogue with the Stoics and Plato. International Journal of the Classical Tradition, 
2011, Vol. 18, no. 3, pp. 335-371.

Seneca. De Otio. Available at: http://www.thelatinlibrary.com/sen/sen.otio.shtml (accessed 3 March 
2019).

Vogt K.M. Law, Reason, and the Cosmic Sity. Political Philosophy in the Early Stoa. Oxford, University 
Press, 2008. 239 p.



39

ФИЛОСОФИЯ

ТЕКСТ  И  ЕГО  ПРОБЛЕМА  В  КУЛЬТУРЕ  
ФИЛОСОФИИ  XX  ВЕКА
Т.А. Полякова, Н.С. Палагина

Ростовской юридический институт (РЮИ) МВД России, Волгодонской филиал.
347360, г. Волгодонск Ростовской обл., ул. Степная, д. 40.

В данной статье рассматривается текст и его проблема в культу-
ре философии XX века. Показано, что особенностью данного подхода яв-
ляется раскрытие сущности диалогического мышления в культуре через 
изучение текста как «первичной реальности» любой гуманитарной нау-
ки. В статье дан анализ научных изысканий о том, что текст как всеоб-
щая форма общения не может быть сведён только к семиотическому или 
только герменевтическому пониманию. 

В работе представлена попытка хронологического рассмотрения про-
блемы текста в разные периоды жизни общества. Очень подробно раскры-
вается понятие «текстовая эпоха». В заключении раскрывается культу-
рофилософские традиции XX века в российском интеллектуальном поле, 
где особый интерес представляет то направление философской мысли, 
которое стремится обосновать специфику методологического подхода к 
социогуманитарному знанию, отличающемуся от естественнонаучной 
и математической методологии. Центральными для данного направле-
ния исследований понятия символа, функции, коммуникации, игры, а так-
же текста. Главное достоинство такого исследования в том, что этот 

взгляд будет интересен специалистам в области как философии, так и филоло-
гии.

Делая выводы, можно отметить, что проблема осмысления текста в культуре 
далека от разрешения. Вышеуказанные аспекты касаются самых различных вопро-
сов, демонстрируя сложность и неоднозначность подходов. Задача изучения про-
блемы текста в связи с изменением современной культурной парадигмы нуждается 
в продолжении исследований в рамках культурфилософского рассмотрения.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-39-46

Ключевые слова: культура, текст, проблема текста, гуманитарные науки, когнитив-
ная культурология, современная культурная парадигма, современная наука, век



40

ФИЛОСОФИЯ

«Лингвистический поворот» в фило-
софии начала XX века, возрастание роли 
знаково-символических структур во всех 
областях жизни общества и культуры 
второй половины XX века заметно меня-
ют облик гуманитарного знания, откры-
вая новые перспективы исследования и 
расширяя научные и мировоззренческие 
горизонты [Барт, 1989:463]. В современ-
ной науке превалирует тенденция ис-
пользования междисциплинарных под-
ходов, позволяющих изучать «старые» 
проблемы под новым углом зрения и 
открывать новые свойства изучаемых 
объектов. В то же время в современной 
философии происходит эпистемологиче-
ский сдвиг, связанный с ориентацией на 
опыт познания гуманитарных наук. 

В этом контексте особенный инте-
рес представляет когнитивная парадиг-
ма – междисциплинарное направление 
в современной науке, интегрирующее 
достижения естественнонаучного и гу-
манитарного знания в сфере постиже-
ния природы человеческого познания. 
Культурофилософское осмысление полу-
ченных результатов в области описания 
когнитивных процессов предлагает ког-
нитивная теория культуры (когнитив-
ная культурология), которая утверждает 
определяющую роль культуры в процес-
се познания и обращается к изучению 
механизмов становления ментальных 
форм культуры [Ryle, 1949:27].

Данная работа посвящена исследова-
нию одной из ключевых для современ-
ной философии проблем – анализу тек-
ста в различных культурфилософских 
системах. Актуальность избранной темы 
не вызывает сомнений, поскольку в се-
редине ХХ в. произошёл «лингвистиче-
ский поворот», ознаменовавший переход 
от традиционных проблем классической 
философии к неклассическим пробле-
мам, среди которых центральное место 
было отведено языковым структурам со-
знания. При этом в появившемся новом 
направлении философии – философии 
языка, – с необходимостью оказалась 
актуализированной проблема теста как 
исходной реальности не только гумани-
тарного знания, но и культуры в целом, 

поскольку текст предстал в качестве не-
посредственной формы существования 
языковой реальности.

Проблемы смысла текста, его пони-
мания в интеллектуальном мире, а так-
же интерпретации его роли в социокуль-
турном пространстве в концептуальных 
рамках культурфилософии, которые ав-
тор подвергает тщательному анализу, 
в ХХ веке и в условиях современности, 
безусловно, следует отнести к числу наи-
более актуальных. Она усиливается ещё 
и тем, что экспликации проблемы тек-
ста, предпринимаемые сегодня наиболее 
авторитетными философами и учёными, 
принадлежащими к разным дискурсив-
ным группам, часто являются достаточно 
неоднозначными и концептуально труд-
но соотносящимися друг с другом. Более 
того, трактовка языка как воплощения 
смысложизненной интенциональности 
человеческой экзистенции приводит к 
инспирации современной парадигмы 
философии языка в контексте культуры 
постмодерна, задающей предельно ши-
рокое видение текстовой реальности. 

Всё это и обосновывает релевант-
ность предметной области статьи, даю-
щей также достаточно подробный ана-
лиз культурфилософских экспликаций 
проблемы текста в постмодернистской 
парадигме, а также подчёркивает акту-
альность избранной автором темы иссле-
дования в целом. В статье исследуются 
особенности понимания текста в контек-
сте диалогического подхода к культуре 
М.М. Бахтина, рассматриваются «тексто-
вые эпохи» И.Т. Касавина [Касавин, 2008] 
и «несистемное в философских текстах» 
Деррида [Автономова, 2000:9]. Поэтому 
в качестве предмета исследования были 
выбраны современные «текстоцентрич-
ные» концепции осмысления культуры, 
в частности, концепции постмодернист-
ской исследовательской направленно-
сти, так как именно в этой парадигме 
любая реальность осмысливается как 
«текстуализированная» [Режабек, 2007]. 
В предыдущих культурах символические 
ценности воздействовали на воображе-
ние и стимулировали изменение реаль-
ности, а в культуре постмодерна созда-



41

Т.А. Полякова, Н.С. Палагина

ётся иллюзия реальности, в результате 
чего стирается различие фантазии и ре-
альности, и мир превращается в знако-
вую, виртуальную реальность.

Что же представляет собой текст 
как культурофилософский феномен? В 
когнитивной культурологии культура 
осмысливается как смыслополагающая 
сфера жизнедеятельности обществен-
ного человека, причём речь идёт о ми-
ровоззренческих смыслах, выработан-
ных многими поколениями и имеющих 
императивную силу социальной нормы. 
Ключевым вопросом становится анализ 
и описание когнитивных и когнитивно-
лингвистических форм культуры, в ко-
торых воплощаются мировоззренческие 
смыслы. И в этом контексте особое зна-
чение приобретает культурфилософское 
осмысление понятия «текст», которое 
давно вышло за пределы чисто лингви-
стического понятия, с одной стороны, а, с 
другой, – стало настолько размытым, что 
требует специального анализа различ-
ных подходов к его определению [Textual  
Strategies, 1980].

Изучение проблемы текста в куль-
туре философии XX века предполагает 
новые методы и техники исследования 
интегративных и межуровневых когни-
тивных конструктов, результатами кото-
рых является: 

1)	 раскрытие сущностных тенден-
ций развития тестовой деятельности в 
культурологии; 

2)	 выявление мировоззренческих, 
теоретико-методологических научных 
и прикладных оснований культурологи-
ческой деятельности и культурных про-
дуктов текста; 

3)	 обнаружение ценностных, инсти-
туциональных условий, способствующих 
развитию инновационной деятельности 
и инновационных процессов в процессе 
исследования проблем текста в культуре 
и в философии XX века. 

Специфика исследования определи-
ла необходимость широкого междис-
циплинарного подхода. На всех его эта-
пах применяются компаративистский, 
аналитический подходы, системный 
метод, используется концептуальный и 

структурно-семиотический анализ. Поэ-
тому в основе текста лежит идея диало-
га, которая осмысливается в рамках раз-
личных философских систем по-разному: 
диалог личностей, диалог языков культу-
ры, диалог текстов в универсуме интер-
текста. При этом текст во всех системах 
представляет собой смыслопорождаю-
щее устройство, механизмом которого 
является непонимание Автора и Читате-
ля у Бахтина.

Если обратиться к творчеству И.Т. Ка-
савина, который рассматривал вопрос 
культурфилософского осмысления поня-
тия «текст» [Касавин, 2008], то возника-
ет необходимость обращения к истокам 
формирования текстовой культуры, про-
следить изменение роли письма и чте-
ния в культуре, а также трансформацию 
самого мышления. В связи с этим интерес 
представляет понятие «текстовой эпо-
хи» – исторически-специфического типа 
языковой культуры, введенние которой 
изучает различные типы текстов в кон-
тексте идеи «языковой игры» Л. Витген-
штейна. Она подчёркивает, что в языко-
вых играх вырабатывается своеобразная 
онтология, которая накладывается на 
социальную, психологическую и природ-
ную реальность, данную человеку [Каса-
вин, 2008:78]. При этом язык не копиру-
ет реальность, а дополняет её, создавая 
«систему символов» [Барт, 2003:465]. 

В рамках такого подхода рассмотрены 
текстовые эпохи первобытного обще-
ства, античности, средневековья, Воз-
рождения, Нового времени и современ-
ной эпохи, каждая из которых отличается 
своими способами работы с текстом, ко-
торый также активно трансформируется 
на протяжении рассматриваемых эпох: 
от лингвистической системы, в которой 
естественный язык, поведение и космо-
логические представления причудливо 
переплетаются, образуя знаковую ком-
муникацию мифо-магической культуры, 
в которой письмо и чтение фактически 
сводятся, к «квазионтологическим про-
цедурам» «приписывания» предметам 
знаковой формы или «вычитывания» 
из них смыслов, до современной тек-
стовой эпохи, характеризующейся все-



42

ФИЛОСОФИЯ

объемлющей системой образования и 
небывалым распространением знаково-
символической культуры, пронизываю-
щей и наполняющей жизнь человека 
[Касавин, 2008:165].

В рамках данной статьи текст высту-
пает неким связующим, опосредующим 
звеном между разными эрами, а осно-
ванием такого симбиотического объе-
динения является человек как субъект 
деятельности, когнитивного познания, 
переживания и межличностного обще-
ния. При этом неприспособленность 
письменного языка, с точки зрения 
философов древности, для выражения 
заветного умения оставалась аксиомой 
ещё длительное время, следственно, ра-
боты софистов были во многом посвяще-
ны неизречённости тайны. Всё это требу-
ет переосмысления отношения к тексту: 
тому, что приобретает, с одной стороны, 
черты многофункциональной категории 
культуры (М. Бахтин), а, с другой, легко 
может быть заменён «видеорядом, же-
стом, а то и примитивным безмолвием, 
порой прерываемым бессмысленным хо-
хотом» [Касавин, 2008:158].

Ещё одной важнейшей колляцией 
нынешней текстовой эры является об-
разование эталонов литературных на-
циональных языков, которые вбирают в 
себя исторически сложившиеся методы 
работы с текстом, а также тексты пред-
шествующих эр, ставшие литературными 
источниками: «Движение классических 
текстов через текстовые эры является, 
по существу, культурной миграцией», в 
ходе которой формируются не только на-
циональные языки, но и национальные 
текстовые культуры [Касавин, 2008]. 
Этот аспект философского анализа М. 
Бахтина приводит к тому, что текст по-
нимается не просто как  предельная фор-
ма образования языковых конструкций, 
но и важнейшее условие его законного 
существования. 

Выделение «текстовых эпох» соот-
ветствует взглядам Р. Барта, отмечавше-
го, что в течение многих веков, вплоть до 
эпохи Возрождения, литературные тек-
сты в западной культуре осмысливались 
с помощью фундаментальной теории 

языка, которая называлась «риторикой». 
Но, начиная с XVI века, с зарождения но-
воевропейского рационализма, а затем 
позитивизма, она начала исчезать. Как 
пишет Р. Барт, «между литературой и 
языком не осталось никакой общей зоны: 
литература перестала ощущать себя язы-
ковой деятельностью…, а лингвистика 
признавала за собой по отношению к ли-
тературе лишь очень узкие права, огра-
ниченные рамками второстепенной…  
дисциплины – стилистики» [Барт, 2003]. 

«Лингвистический поворот» в фило-
софии начала XX века привёл к измене-
нию этой ситуации и необходимости 
переосмысления взаимодействия языка 
и текста (литературы в терминологии 
Барта), которые, по его замечанию, «пе-
реживают воссоединение». Современ-
ная текстовая эпоха характеризуется 
всеобъемлющей системой образования 
и небывалым распространением тексто-
вой знаково-символической культуры, 
пронизывающей и наполняющей жизнь 
человека. При этом одновременно про-
исходит кризис, обозначенный Ж. Дер-
ридой как «конец книги и начало пись-
ма» [Деррида, 2000]. 

Ещё одной важнейшей характеристи-
кой современной текстовой эпохи явля-
ется формирование норм литературных 
национальных языков, вбирающих в себя 
исторически сформировавшиеся спосо-
бы взаимодействия с текстом, а также 
тексты предшествующих эпох, ставшие 
культурными ресурсами литературы. 
По сути, «движение классических тек-
стов сквозь текстовые эпохи является… 
культурной миграцией», в ходе которой 
формируются не только национальные 
языки, но и национальные текстовые 
культуры [Касавин, 2008:165].

В рамках культурфилософской тра-
диции XX века в российском интеллек-
туальном поле особый интерес пред-
ставляет то направление философской 
мысли, которое стремится обосновать 
специфику методологического подхо-
да к социогуманитарному знанию, от-
личающемуся от естественнонаучной и 
математической методологии. К пред-
ставителям этого направления в первую 



43

Т.А. Полякова, Н.С. Палагина

очередь следует отнести М.М. Бахтина 
и Ю.М. Лотмана. Проблема применения 
идеалов математической объективности 
и научности к гуманитарному знанию 
была сформулирована ещё в середине 
XIX века, когда «возникли самостоятель-
ные науки о языке, искусстве, религии» 
[Кассирер, 1998:22]. 

В осмыслении этой проблемы рос-
сийская гуманитарная мысль оказалась 
наиболее восприимчивой к той ветви 
философии, которая идёт «от Ф. Шлей-
ермахера через В. Дильтея и Ф. Ницше 
к неокантианцам Баденской школы,  
О. Шпенглеру, позднему Э. Кассиреру,  
Э. Гуссерлю, Л. Витгенштейну» и в ко-
торой обосновывалась «особая эписте-
мологическая позиция гуманитарных 
наук» [Касавин, 2008:78]. Центральными 
для данного направления исследований 
стали не только категории культуры, 
истории, языка, сознания, но и понятия 
символа, функции, коммуникации, игры, 
а также текста, в разработку которых 
российская гуманитарная мысль внес-
ла немалый вклад. Такой подход даёт 
возможность декларировать принци-
пиальную неопределённость смысла, 
задаваемой игрой на взаимодействии 
между смыслом контекста произведения 
и беспредельным контекстом культуры. 
Диалог заменяется «чтением-письмом», 
а культура осмысливается как «текстуа-
лизированная» реальность.

Интересен и другой, подход Дерри-
да к проблеме текста   «несистемное в 
философских текстах», с одной стороны, 
а с другой,   «те художественные тексты, 
которые заостряют нашу способность 
видеть эту несистемность». При этом 
его способ работы с текстами – это «де-
конструкция, разборка и сборка фило-
софской традиции западной критики 
разума» [Автономова, 2000:9]. Как отме-
чает Автономова в предисловии к книге 
«О грамматологии» (2000), в его подходе 
соперничали «структуралистское внима-
ние к языку», которое для феноменолога 
было чрезмерным, и «феноменологиче-
ский призыв к обнаружению доязыковых 
интуиций как основы строгого знания», 
что делало его способ анализа «слишком 

«ненаучным» для структуралиста» [Ав-
тономова, 2000:10]. 

При этом позиция Деррида, феноме-
нологическая по происхождению, опре-
делялась радикальной критикой основ 
феноменологии, которая стала для него 
частью общей «критики метафизики» – 
смысловым ядром его «негативной док-
трины». Сам Деррида в качестве истока 
своего подхода указывал на традицию, 
идущую от Ницше, Фрейда и Хайдеггера, 
критикуя в это же время их концепции за 
недостаточность окончательной декон-
струкции метафизики: «следовало бы, 
наверное, назвать ницшевскую критику 
метафизики, понятий истины и бытия, 
на место которых подставляются поня-
тия игры, толкования и знака…; фрейдов-
скую критику самоприсутствия, то есть 
сознания, субъекта, самотождественно-
сти, близости к   или соответствия   себе 
и, ещё радикальнее, хайдеггеровскую 
деструкцию онто-теологии, метафизики, 
определения бытия как присутствия» 
[Автономова, 2000:13].

Таким образом, культурологические 
концепции текста Ж. Деррида и Р. Барта 
можно рассматривать в контексте про-
должения интерпретации текста как яв-
ления культуры, диалогичного по своей 
природе и лежащего в основе мышления 
и культуры. Отказ от репрезентативной 
концепции знака и деконструктивист-
ская практика работы с текстом при-
водит к тому, что текст становится», 
кристаллизирующимся в произведении 
«культурным раствором. Исследование 
важнейших подходов к изучению текста 
показал, что такое сложное динамиче-
ское образование, как текст, для своего 
понимания требует от читателя не толь-
ко знание языковых кодов и культурных 
реалий, которые позволяют раскрыть 
невербализуемые смыслы в тексте, но 
и «деятельного сотрудничества» [Барт, 
1989:421].

В работе осуществлена культурфи-
лософская рефлексия обширного эмпи-
рического материала с привлечением 
междисциплинарного, аналитического 
и компаративистского подхода с исполь-
зованием структурно-семиотического 



44

ФИЛОСОФИЯ

и концептуального анализа текстов  
М.М. Бахтина, Ю.М. Лотмана, Ж. Деррида. 
В исследовании содержится ряд новых 
и интересных в теоретическом отно-
шении положений. В результате фило-
софского анализа было показано, что в 
диалогической концепции М.М. Бахтина 
осмысляется новый подход к тексту как 
к универсальной категории культуры. 
Дано обоснованное авторское изучение 
проблемы текста в контексте концепции 
деконструкции Ж. Деррида. На совре-
менном уровне развития культурфило-
софских исследований заслуживает осо-
бого внимания авторское исследование 
онтологического изменения в понима-
нии диалогической природы текста, про-
водящего к переосмыслению основных 
свойств текста в культуре постмодерна 
[Полякова, 2004].

Делая выводы, можно отметить, что 
проблема осмысления текста в культуре 
далека от разрешения. Вышеуказанные 
аспекты касаются самых различных во-
просов, демонстрируя сложность и неод-
нозначность подходов. Задача изучения 
проблемы текста в связи с изменением 
современной культурной парадигмы 
нуждается в продолжении исследований 
в рамках культурфилософского рассмо-
трения. Отсюда следует, что результаты 
исследования имеют как методологиче-
ское, так и мировоззренческое значение 
для постижения смысловых оснований 
культуры и проблемы взаимодействия 
мышления, языка и культуры в рамках 
лингвофилософского дискурса, когни-
тивной теории культуры, а также иссле-
дований в области моделирования ког-
нитивных процессов.

Список литературы:

Автономова Н.С. Деррида и грамматология // Деррида Ж. О грамматологии. – М.: Ad Marginem, 
2000. – с. 7-110.

Барт Р. Из книги «Мифологии» //Барт Р. Избранные работы. – М., 1989. – с. 46-130.
Барт Р. Избранные работы: Семиотика. Поэтика. – М.: Прогресс, 1989. – 616 с. 
Барт Р. Писать – непереходный глагол? //Барт Р. Система Моды. Статьи по семиотике культуре. – 

М., 2003. – с. 463-473.
Деррида Ж. О грамматологии. – М.: Ad Marginem, 2000. – 511 с. 
Касавин И.Т. Текст. Дискурс. Контекст. Введение в социальную эпистемологию языка. – М.: Канон, 

2008. – 437 с. 
Кассирер Э. Избранное. Опыт о человеке. – М.: Гардарика, 1998. – 784 с. 
Режабек Е.Я. В поисках рациональности (статьи разных лет): научное издание /Е.Я. Режабек. – М.: 

Академический Проект, 2007. – 383 с. 
Полякова Т.А. Проблема текста в философии культуры XX века : Автореф. дис. канд. философ. 

наук: 09.00.13. – Ростов н/Д: ИПО ПИ ЮФУ , 2014. – 24 с.
Ryle G. The Concept of Mind. Oxford. 1949. P. 27.
Textual strategies: Perspectives in post-structuralist criticism. / Ed. with an introd. by Harari J. V.   Lon-

don: Methuen, 1980.   475 p.

Об авторах:

Полякова Татьяна Александровна – к.ф.н., преподаватель специальных дисциплин Ростов-
ского юридического института МВД России Волгодонского филиала. 347360, Ростовская область, 
г. Волгодонск, ул. Советская, д. 11, кв. 22.; тел. +79287710596; e-mail: polykovatat@yandex.ru.

Палагина Нина Степановна – к.психол.н., преподаватель специальных дисциплин Ростовско-
го юридического института МВД России Волгодонского филиала. 347360, Ростовская область, 
г. Волгодонск, ул. Степная, д. 40, кв. 2.; тел. +79381432678; e-mail: polykovatat@yandex.ru.



45

Т.А. Полякова, Н.С. Палагина

TEXT  AND  ITS  A  PROBLEM  IN  THE  CULTURE  
PHILOSOPHY  OF  THE  XX  CENTURY
T.A. Polyakova , N. S.Palagina.

Rostov law Institute of the Ministry of internal Affairs of Russia of Volgodonsk branch, 
347360, Rostov region, Volgodonsk, Sovetskaya St.,11,sq. 22.

Abstracts. This article discusses the text and its problem in the culture of philosophy of the XX 
century. It is shown that the peculiarity of this approach is the disclosure of the essence of dialogi-
cal thinking in culture through the study of the text as the “primary reality” of any Humanities. The 
article analyzes the scientific research that the text as a universal form of communication can not be 
reduced only to the semiotic or only hermeneutic understanding. The paper presents an attempt to 
chronologically consider the problem of the text in different periods of society. The concept of “test 
epoch” is revealed in great detail . In conclusion, the article reveals the cultural and philosophical tra-
ditions of the XX century in the Russian intellectual field, where of particular interest is the direction 
of philosophical thought, which seeks to justify the specifics of the methodological approach to social 
and humanitarian knowledge, which differs from the natural science and mathematical methodol-
ogy. Central to this area of research are the concepts of symbol, function, communication, game, and 
text. The main advantage of this study is that such a view will be interesting to specialists in the field 
of philosophy and Philology.

Key words: culture, text ,text problem, Humanities ,cognitive Culturology ,modern cultural para-
digm, modern science ,century

References:

References
Avtonomova N.S. Derrida i grammatologii͡a [Derrida and grammatology // Derrida J. A grammatol-

ogy] // Derrida ZH. O grammatologii. – M.: Ad Marginem, 2000. – S. 7-110.
Bart R. Iz knigi «Mifologii» //Bart R. Izbrannye raboty [From the book “Mythology” //Bart R. Selected 

works.] – M., 1989. – S. 46-130.
Bart R. Izbrannye raboty: Semiotika. Poėtika [Selected works: Semiotics. Poetics].– M.: Progress,  

1989. – 616 s. 
Bart R. Pisatʹ – neperekhodnyĭ glagol? [Writing is an Intransitive verb? //Bart R. . Sistema Mody. Statʹi 

po semiotike kulʹture. – M., 2003. – S. 463-473.
Derrida Zh. O grammatologii [On grammatology]. – M.: Ad Marginem, 2000. – 511 s. 
Kasavin I.T. Tekst. Diskurs. Kontekst. Vvedenie v sot͡sialʹnui͡u ėpistemologii͡u i͡azyka [Text. Discourse. 

Context. Introduction to the social epistemology of language]. – M.: Kanon, 2008. – 437 s. 
Kassirer Ė. Izbrannoe. Opyt o cheloveke [Elected. The experience of the person]. – M.: Gardarika, 

1998. – 784 s. 
Rezhabek E.I͡A. V poiskakh rat͡sionalʹnosti (statʹi raznykh let): nauchnoe izdanie [In search of ration-

ality (articles of different years): scientific publication] /E.I͡a. Rezhabek. – M.: Akademicheskiĭ Proekt,  
2007. – 383 s. 

Poli͡akova T.A. Problema teksta v filosofii kulʹtury XX veka : Avtoref. dis. kand. filosof. nauk: 09.00.13[The 
Problem of Text in the Philosophy of Culture of the XX Century: Autoref. dis. kand. philosopher. Sciences: 
09.00.13]. – Rostov n/D: IPO PI I͡UFU , 2014. – 24 s.

Ryle G. The Concept of Mind. Oxford. 1949. P. 27.
Textual Strategies: Perspectives in Post-Structuralist Criticism. / Ed. with an Introd. by Harari J. V.   

London: Methuen, 1980.   475 p.



46

ФИЛОСОФИЯ

About the Authors:

Polyakova Tatyana Aleksandrovna – candidate of philosophy, teacher of special disciplines 
of Rostov law Institute of the Ministry of internal Affairs of Russia of Volgodonsk branch, 347360, 
Rostov region, Volgodonsk, Sovetskaya St., 11, sq. 22.; tel. +79287710596;
e-mail: polykovatat@yandex.ru.

Palagina Nina Stepanovna – candidate of psychological Sciences, teacher of special disciplines 
of Rostov law Institute of the Ministry of internal Affairs of Russia of Volgodonsk branch, 347360, 
Rostov region, Volgodonsk, Stepnaya str., 40, sq. 2.; tel. +79381432678;
e-mail: polykovatat@yandex.ru.



47

Религиоведение

РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ  КАК  СТРОГАЯ  НАУКА
А.П. Забияко

Лаборатория археологии и антропологии Амурского государственного универси-
тета. 675027, Амурская область, г. Благовещенск, ул. Студенческая, 20.

В статье доктора философских наук, профессора, заведующего кафе-
дрой религиоведения и истории, заведующего лабораторией археологии 
и антропологии Амурского государственного университета, профессора 
департамента философии и религиоведения Школы искусств и гумани-
тарных наук Дальневосточного федерального университета, главного ре-
дактора журнала «Религиоведение» Андрея Павловича Забияко подняты и 
обсуждаются основные вопросы и проблемы современного религиоведения 
как науки. По его мнению, религиоведение возникло уже более ста лет на-
зад, но до сих пор не завершён процесс обособления его от других типов на-

учного и ненаучного знания, поэтому  необходима чёткая демаркация границ рели-
гиоведения как науки и границ других типов научного и ненаучного знания. В первую 
очередь эти границы должны быть проведены по полям соприкосновения религиове-
дения с философией и теологией. Такая демаркация границ – залог успешного взаи-
модействия разных типов знания. Развитие религиоведения обусловлено в первую 
очередь прогрессом гуманитарных и естественных наук. С начала XXI в. особое зна-
чение для науки о религии имеют новейшие открытия в области антропогенеза и 
культурогенеза. Огромные успехи археологии и антропологии привели фактически к 
научной революции в понимании проблем происхождения и эволюции человечества, 
его культуры, религии. Религиоведение – наука, которая заключает в себе, с одной 
стороны, уровень знаний фундаментального типа, с другой стороны, уровень при-
кладных знаний. Религия теснейшим образом вплетена в окружающую реальность 
социальной, политической, этнической жизни. Поэтому одна из важнейших проблем 
религиоведения как строгой науки – проблема экспертизы. Процедура исследова-
ния полученных на экспертизу материалов, методы интерпретации эмпирических 
данных, выводы должны строиться в экспертном сообществе на единой, строго 
научной основе. Развивая фундаментальные и прикладные составляющие, религио-
ведение утверждает себя не только как строгая, но и как нужная наука.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-47-64

Ключевые слова: Религиоведение, история, археология, антропология, теоретиче-
ское (фундаментальное) религиоведение, прикладное религиоведение, религиовед-
ческая экспертиза



48

Религиоведение

При обсуждении перспектив со-
временного религиоведения важ-
ными представляются две темы. 

Одна связана с пониманием статуса той 
системы знаний, которая называется 
религиоведением. При всей сложности 
общей системы знаний, очевидно глав-
ное – существуют типы научного и нена-
учного знания. Чем они в своей сущности 
отличаются, какие есть маргинальные 
варианты этих типов, какие квазиформы 
возникают при взаимодействии научно-
го и ненаучного знания – об этом очень 
много написано и, в принципе, хорошо 
известно. Известна также специфика 
философии как типа знания, которая 
не позволяет философии быть в точ-
ном значении слова наукой. И это очень 
важно для философии – быть особой 
системой, не совпадающей ни с одной 
из частных наук и не превращающейся 
классическую науку, которая должна со-
ответствовать стандартным требовани-
ям эпистемологии. 

К какому из типов знания относится 
религиоведение? Казалось бы, простой 
вопрос. Ведь мы же не обсуждаем, к ка-
кому типу знаний относится, например, 
литературоведение. Самоочевидно, что 
литературоведение – наука. По поводу ре-
лигиоведения такой очевидной ясности 
ни на уровне формального статуса, ни в 
образовательной составляющей, ни на 
уровне самоидентификации представите-
лей этого типа знаний нет. Кто-то думает, 
что религиоведение – вид философского 
знания, кто-то – что это аналог теоло-
гии, с которой религиоведение находит-
ся в отношениях взаимопревращения, 
а кто-то считает, что религиоведение –  
это систематизация знаний конфессии по 
поводу собственного состояния и состоя-
ния других конфессий, то есть вариант 
конфессиональных, религиозных знаний. 
Моё убеждение заключается в том, что 
религиоведение относится к типу науч-
ного знания и представляет собой одну 
из частных наук. Религиоведение должно 
чётко осознавать себя как систему науч-
ных знаний, так же, как это делает антро-
пология, археология и вообще любая си-
стема гуманитарного знания такого рода.

Вторая тема – это прикладная, эксперт-
ная сторона религиоведения. Состояние 
и развитие этой стороны религиоведе-
ния невозможно без последовательного 
решения проблемы статуса религиове-
дения. Таким образом, принципиальным 
является именно вопрос о религиове-
дении как о точной или строгой науке. 
Религиоведение как наука, то есть как 
система позитивного знания, появилось 
в середине XIX в. Не позднее социологии, 
современной антропологии, современ-
ной – именно современной – филоло-
гии и других наук. Однако границы той 
системы знаний, которая называет себя 
религиоведением, как и её статус, до сих 
пор не вполне определены. Последнее 
характерно не только для нашей страны, 
но отчасти и в целом для всей традиции 
мирового религиоведения.

В чём причины и суть разномыслия в 
российской среде по поводу религиове-
дения? В России в силу известных при-
чин религиоведение стало восстанавли-
вать свою самостоятельность и обретать 
современные очертания только в начале 
1990-х гг. При этом оно оказалось запи-
сано по ведомству философии. В значи-
тельной степени это явилось следствием 
традиции, которая существовала на про-
тяжении предшествующих 70-ти лет: на 
позицию средоточия религиоведческих 
знаний претендовали кафедры научно-
го атеизма, истории и теории религии, 
«встроенные» в структуру философско-
го образования. Нет никаких сомнений, 
что «научный атеизм» или «история и 
теория религии и атеизма» – эти систе-
мы знаний были, если заключить в скоб-
ки их идеологическую нагруженность, в 
значительной степени философскими. 

К науке как науке они имели отдалён-
ное отношение (если понимать науку с 
точки зрения основных характеристик, 
которые применимы к истории, архео-
логии, этнографии, антропологии, фило-
логии и т.д.). Сложившийся подход по 
инерции продолжает существовать и по-
следние почти 30 лет. Наверное, 30 лет 
назад иного варианта восстановления 
религиоведения действительно не было. 
Для постсоветских исследователей рели-



49

А.П. Забияко

гии специализация в организационных 
рамках имевшихся философских струк-
тур была наиболее приемлемым путём 
начального этапа саморазвития. Но с тех 
пор прошло много времени, на протяже-
нии которого сложившиеся вынужден-
ные обстоятельства не стали предметом 
глубокой коллективной рефлексии.

Почему, в сущности, религиоведение –  
часть философии? Почему религиове-
дение не может быть самостоятельной 
системой знаний? Ведь, например, фило-
логия может быть самостоятельной си-
стемой знаний, у неё есть свой предмет, 
объект, границы, методы и так далее. Ни-
кто не спорит, что филология является 
наукой со своим особым пространством. 
Она обособлена от других наук. И это 
никого не удивляет. Есть особая область 
культуры – язык и литература и, соот-
ветственно, изучает язык и литературу 
филология как отдельная система зна-
ний. Она так или иначе отграничена от 
других наук. Условно – но отграничена –  
от философии, от искусствоведения, от 
истории и т.д. Религиоведение, несмотря 
на то, что у этой дисциплины есть свой 
чётко обозначенный (не менее, чем у фи-
лологии) объект исследования – рели-
гия, тем не менее, оказывается почему-
то частью философии. 

Хотя в задачи философии не входит 
систематическое изучение религии, как 
не входит и систематическое изучение 
литературы, языка, истории, политики 
или других явлений окружающего мира. 
Понятно, что философия всё охватывает 
своим вниманием. Многие из нас помнят 
время, когда на философских факультетах 
по ведомству философии проходили со-
циология, политология – теперь это уже 
давно и прочно обособившиеся науки. 
А религиоведение до сих пор не эманси-
пировалось. Между тем у философии как 
особой системы знаний свои объекты, 
методы, которые далеко не совпадают с 
тем, что реально существует в религиове-
дении. И это проблема, которую мы в рам-
ках нашей российской традиции никак не 
можем до конца осмыслить, никак не мо-
жем преодолеть. И это несмотря на то, что 
она тормозит развитие религиоведения.

Можно было бы понять эту слабую 
степень эмансипированности религио-
ведения, если бы она была следствием 
родовых уз. Но религиоведение не на-
чиналось как философия. Оно формиру-
ется в XIX в. вместе с антропологией как 
изучение обрядов и верований, вместе с 
филологией как изучение языка, мифо-
логии, фольклора, религиозных пись-
менных текстов, вместе с психологией 
как исследование религиозно мотивиро-
ванных психических состояний, вместе с 
социологией как изучение особых соци-
альных институтов и типов социальной 
деятельности. Дифференциация этого 
нового комплекса гуманитарных знаний 
в направлении исследования религии 
достаточно быстро начинает обосабли-
ваться в отдельную науку – религиове-
дение. 

И было бы странно, если бы дисци-
плина, которая возникает в процессе 
антропологических, филологических, 
психологических, социологических ис-
следований, вдруг потом естественным 
путём стала бы философией. На Западе 
она так никогда и не стала философией. 
Эта дисциплина как двигалась в своём 
развитии вместе с антропологией, фи-
лологией, психологией, социологией и 
историей, так и продолжает развиваться 
в этом контексте. Примечательно, что 
феноменология религии – это не фено-
менология как часть философского дис-
курса. Это собственно религиоведческая 
отрасль знаний. 

Понятно, что в нашем изложении 
приходится отчасти упрощать и схемати-
зировать сложную реальность междис-
циплинарных связей, но это неизбежно, 
если мы хотим понять религиоведение 
как идеальный объект. Вокруг этого, 
кстати, и на Западе велись и ведутся спо-
ры. Ясно, что дисциплина, которая изу-
чает религию, испытывала давление со 
стороны религий, теологии, и естествен-
ным образом многие исследователи, ко-
торые изучали религию, будучи верую-
щими, а то и главами своих конфессий, 
как например, Натан Зёдерблом, люте-
ранин, архиепископ Церкви Швеции, пы-
тались привнести в эту систему знаний 



50

Религиоведение

религиозно-философские или теологи-
ческие начала. 

Поэтому на протяжении развития за-
падного религиоведения для него было 
важно идейно-теоретическое разграни-
чение с теологией, вероучениями, рели-
гиозной ментальностью. Для тех профес-
сионалов, которые держались научных 
позиций, это всегда было одной из задач 
процесса исследования. В реальной прак-
тике такое разграничение получалось, 
конечно, далеко не всегда. Но вопрос раз-
граничения с философией остро не сто-
ял. Философия – это философия. И даже 
философия религий – это философия, то 
есть свойственный философии способ 
изучения религии, философское иссле-
дование религии. А религиоведение –  
это религиоведение. То, что проблем-
ные поля этих двух способов познания 
религии пересекаются, не означает, что 
религиоведение – часть философского 
знания. 

В России религиоведение тоже на-
чиналось не с философии и богословия, 
не с тех тенденций, что возникали и 
развивали в контексте академической 
философии, церковной или религиозно-
философской мысли. Чтобы это увидеть, 
достаточно почитать специальную ли-
тературу. В течении многих последних 
лет наши коллеги из СПбГУ под руковод-
ством М.М. Шахнович в своих публика-
циях, в которых они исследуют или пере-
издают труды учёных конца XIX – начала 
XX вв., убедительно показывают, что рос-
сийское религиоведение возникает не из 
философских или богословских источни-
ков, а из тех же, что и на Западе – из ан-
тропологии, фольклористики, языкозна-
ния, истории. 

Хорошо об этом написано в послед-
ней книге этого коллектива1. Когда мы 
только начинали восстанавливать исто-
рию нашей науки, в 2001-м году в ре-
дакционной статье к первому номеру 

журнала «Религиоведение», а чуть позже 
в статьях энциклопедического словаря 
«Религиоведение»2 мне доводилось пи-
сать об этих корнях российской науки о 
религии. Известно, что её судьба в нашей 
стране по понятным причинам сложи-
лась в советское время драматично. А 
в постсоветское время, в начале своего 
возрождения, эта наука, не получив само-
стоятельного статуса, было подвёрстана 
под философию.

Чем дальше, тем более эта ситуация 
становится обременительной для даль-
нейшего развития. В нашем обществе 
знания о религии в течение последних 
тридцати лет были очень востребова-
ны, в этих условиях достаточно быстро 
сложился из перепрофилировавшихся 
философов, из историков, филологов, 
представителей других гуманитарных 
наук вполне квалифицированный состав 
исследователей религии. Умение быстро 
учиться, усваивать российский и зару-
бежный опыт, трудолюбие и целеустрем-
ленность позволили многим из этих ис-
следователей достичь высоких личных 
результатов, вполне сопоставимых с 
мировым уровнем религиоведения. Но 
у этих учёных нет, образно говоря, нор-
мального дома, куда они могли бы засе-
литься: 

–	 философская крыша этого дома 
открыта беспредельному звёздному 
небу; 

–	 стены дома (границы науки) не 
зафиксированы; 

–	 окна и двери (профессиональ-
ные стандарты) распахнуты настежь;

–	 заходи, кто хочет, приноси, что 
хочешь, делай, как хочешь.

Например, литературовед, специа-
лист по Достоевскому, от изучения твор-
чества этого писателя переходит к си-
стематическому изложению сущности 
религии: 

–	 разбирает дефиниции религии; 

1	И стория религиоведения и интеллектуальная история России XIX – первой половины XX века. Ар-
хивные материалы и исследования / Отв. ред. М.М. Шахнович, Е.А. Терюкова. СПб: Изд-во С.-Петерб. 
ун-та, 2018. 520 с.

2	 Забияко А.П. Религиоведение в России // Религиоведение. Энциклопед. словарь. Под ред. А.П. Забия-
ко, А.Н. Красникова, Е.С. Элбакян. М.: Академ. проект, 2006. – С. 859–861.



51

А.П. Забияко

–	 классифицирует их на «истин-
ные» и «неистинные», «естественные» и 
«откровения». 

То есть, он делает всё так, как ещё  
150 лет назад Ф.М. Мюллер считал непра-
вильным: публикует учебное пособие по 
курсу «Религия, культура, искусство», 
где всё это изложено дилетантски с точ-
ки зрения научности и тенденциозно с 
точки зрения вероучительных предпо-
чтений. Почему бы нет? Ведь религио-
ведение – это не специализированная 
отрасль знаний, где действуют крите-
рии истинного и неистинного, где есть 
достигнутый и закреплённый в автори-
тетных публикациях уровень теории, на 
который необходимо ориентироваться, 
чтобы не прослыть невеждой. Это от-
крытое пространство вольных высказы-
ваний о религии, вид самомышления, са-
морефлексии. Трудно представить такую 
ситуацию, например, в юриспруденции. 
А между тем, религиоведение деятель-
но участвует не только в теоретическом 
изучении религии, но и в правопримени-
тельной практике, определяя судьбы от-
дельных людей и социальных групп. 

В обстановке отсутствия чёткого по-
нимания, что религиоведение – это наука, 
в религиоведческом сообществе возника-
ют очень спорные идеи. Некоторые спе-
циалисты, воспринимая религиоведение 
как философский тип знания, считают, 
что существует конфессиональное (пра-
вославное, католическое и т.п.) религио-
ведение. Разумеется, есть религиозная 
философия, но религиозного религиове-
дения быть не может. Как не может быть 
религиозной науки или научной религии. 

Тут или одно, или другое, если мы 
строго используем термины и понимаем 
суть различий между наукой и религией. 
Как говорил в одном из интервью Жорес 
Иванович Алфёров, «научных оснований 
у религии нет». Даже в рационализиро-
ванной форме вероучения – в форме тео-
логии – религия не может быть наукой. 
Конечно, постмодернизм, возродивший 
старый принцип «всё во всём», поставил 
перед интеллектуалами много эвристи-
ческих задач, побудил к творческому пе-
реосмыслению границ науки и религии. 

Масла в огонь современных дискуссий 
подлила сомнительная идея наступле-
ния новой эпохи – эпохи постсекулярно-
го мира. 

Поэтому иногда, например, высказы-
ваются мысли о возможности существо-
вания, наряду с научной социологией, 
ещё одной науки – христианской социо-
логии, ссылаясь на то, что в постсеку-
лярном мире такое возможно. На мой 
взгляд, в случае с христианской социо-
логией речь идёт не о науке в собствен-
ном смысле этого слова, а о религиозной 
(например, протестантской) социальной 
философии или теологии, иначе гово-
ря, о рационалистически выстроенном 
религиозном теоретизировании, опери-
рующим социологическими методами. 
В российском литературоведении уже с 
1990-х гг. продолжается жёсткая полеми-
ка, возникшая по поводу необходимости 
«религиозной филологии», «православ-
ного литературоведения», в качестве 
антиподов которой якобы существует 
«атеистическая филология». Аргумен-
тация сторонников «религиозной фило-
логии» опирается в первую очередь на 
мысль о большом влиянии христианства, 
православия на русскую литературу, что, 
соответственно, предполагает наличие 
православного литературоведения, без 
которого невозможно понять православ-
ную составляющую литературы.

Ясно, что роль православия в русской 
литературе велика. Не ясно, зачем к тер-
мину литературоведение прикреплять 
прилагательное православная. По этой 
логике внутри науки о литературе нуж-
но дополнительно выделить религиоз-
но обусловленные типы исследований 
и определить их религиозно в соответ-
ствии с ролью религий. Если нужно в 
России православное литературоведе-
ние, тогда и без тенгрианского литерату-
роведения не обойтись, учитывая роль 
тенгрианства в культуре тюркских наро-
дов. Понятно, что сторонники религиоз-
ной филологии не ограничивались идеей 
влияния религии, речь явно или неявно 
шла и об изменениях в аксиоматике, эпи-
стемологии литературоведческого ис-
следования и о других серьёзных вещах. 



52

Религиоведение

Полемика литературоведов ожидае-
мо не привела к сколько-нибудь кон-
структивному результату в плане обосо-
бления особого научного направления. 
Не думаю, что даже в постмодернист-
ском и постсекулярном мире сущность 
науки могла бы измениться настолько, 
что научная дисциплина, не утрачивая 
своих сущностных признаков, способна 
эволюционировать в состояние рели-
гиозного знания, а религиозное вероу-
чение, оставаясь религиозным, превра-
щаться в строгую научную систему. 
Разумеется, нет речи о том, что наука 
лучше религии или наоборот. Речь идёт 
о том, что это – разные типы знания. Они 
могут находиться в разных отношени-
ях, лучше всего – в отношениях диалога 
и конструктивного сотрудничества, но 
беспрепятственно превращаться друг в 
друга не могут.

Впрочем, мы уходим в очень боль-
шую и сложную тему. В формате нашего 
разговора лучше, наверное, воспроизве-
сти одну поучительную историю. Очень 
хороший физический антрополог, мой 
коллега и друг, рассказал мне о своих по-
пытках соединить в недавнем прошлом 
научные исследования и православные 
убеждения. Работая на стыке физической 
антропологии и археологии, ему прихо-
дится много заниматься человеческими 
останками, полученными в ходе раско-
пок в старых русских городах, в церквах; 
среди этих останков есть и мощи. Руко-
водствуясь наилучшими православными 
побуждениями, он серьёзно задумался о 
создании нового направления в антро-
пологии – православного мощеведения, 
в котором физическая антропология со-
вмещалась бы с православным учением 
о мощах. С этой идеей он пришёл за бла-
гословением к своему духовнику. Духов-
ник, очевидно, умнейший человек, далё-
кий от постмодерна, строго посоветовал 
антропологу идти и заниматься дальше 
именно антропологией, не впадая в со-
блазн всё смешения. Показательный 
пример трезвости ума.

Итак, на мой взгляд, необходима чёт-
кая демаркация границ религиоведения 
как науки и границ других типов научно-

го и ненаучного знания. В первую очередь 
эти границы должны быть проведены по 
полям соприкосновения религиоведе-
ния с философией и теологией, то есть 
там, где эти границы оказались в силу 
разных причин стёртыми почти до не-
различения. Такая демаркация границ –  
залог успешного взаимодействия.

В этой связи возникает и вопрос, в ка-
ких отношениях взаимодействия могут 
находиться религиоведение и филосо-
фия. Если мы понимаем религиоведение 
как науку, то нет нужды создавать какие-
то особые отношения между этими типа-
ми знания. Здесь будут действовать те же 
самые закономерности, что действуют во 
взаимодействии философии с другими 
науками. В частности, философия име-
ет большое значение при определении 
горизонтов познания в рамках каждой 
из конкретных дисциплин. Философия 
также фактически вкладывает свои ком-
поненты в базовые основания, в мето-
дологию каждой конкретной науки, она 
участвует в процессах междисциплинар-
ного синтеза, определяет возможности 
интерпретаций эмпирических данных 
и т.д. Но при этом каждая наука создаёт 
свою теоретическую систему, которая, 
помимо философских «включений», име-
ет свою собственную методологию – фи-
зики, химии или географии. Эта методо-
логия не является частью философии. 
Философия в некоторых своих важных 
составляющих – логики, философии нау-
ки, других – выступает в качестве пропе-
девтики продуктивного рационального 
мышления.

Философия обладает огромным бага-
жом конструктивного знания, важного 
для любой науки, обращая мышление 
учёных к предельным основаниям наук 
и предельным уровням теоретизиро-
вания. Интегрируя в себя предельные 
уровни теоретизирования и их результа-
ты в разных науках, она тем и интересна 
для наук, что именно через философию 
науки начинают контактировать друг 
с другом, с теми уровнями теоретизи-
рования, которые существуют в разных 
науках, но не всегда пересекаются. При 
посредстве философии возникает инте-



53

А.П. Забияко

гральное поле взаимодействия различ-
ных научных дисциплин, происходит 
обмен идеями на высших уровнях теоре-
тизирования и высших уровнях интер-
претаций. На этом уровне биолог может 
понять филолога, физик – историка. 

Например, созданная Э. Гуссерлем 
феноменология оказалось интересной и 
математикам, и физикам, и психологам, 
и лингвистам, а также, конечно, и рели-
гиоведам. В таком ракурсе философия 
занимает положение не царицы знаний, 
диктующей наукам некие высшие исти-
ны. Она выступает в качестве медиато-
ра, посредника, который, вбирая в себя 
лучшие результаты в области научного 
теоретизирования и подвергая их реф-
лексии, эксплицируя общие смыслы и 
методы, позволяет наукам воспользо-
ваться их же собственными достижения-
ми и достижениями «соседей по цеху». 
Так при участии философии возникает 
общенаучный уровень знаний и способов 
мышления, общенаучная картина мира 
и взаимопонятный наукам язык. Таким 
образом, философия интегрирована в 
научную методологию. Всё сказанное об 
отношениях философии и науки имеет 
отношение и к религиоведению.

Сейчас религиоведение находится в 
активных отношениях и с другими наука-
ми. От самого возникновения религиове-
дение было тесно связано с комплексом 
классических гуманитарных наук –  
историей, археологией, антропологией, 
филологией, психологией, социологией. 
Эта связь в настоящее время только укре-
пляется. Возьмём один пример. В первые 
годы возрождения религиоведения в на-
шей стране в гуманитарных науках очень 
динамично развивалась филология. С.С. 
Аверинцев, Е.М. Мелетинский, В.В. Ива-
нов и другие выдающиеся учёные по-
лучили доступ к широкой аудитории. 
Не только в переносном, но и в прямом 
смысле: на философском факультете МГУ 
они читали открытые лекции в пере-
полненных аудиториях, люди сидели в 
проходах на ступеньках… Вышли из по-

луподполья труды Ю.М. Лотмана и всей 
московско-тартуской семиотической 
школы. Н.И. Толстой и другие представи-
тели этнолингвистики, фольклористики 
большими тиражами начали печатать ре-
зультаты своих исследований в области 
славянских и неславянских древностей. 

Филологи ввели в широкий оборот не 
только огромный собственно филологи-
ческий материал, но и новые теоретиче-
ские модели интерпретации языкового, 
устного и письменного, слоя культуры. 
Влияние идей филологов вышло за пре-
делы филологического знания, многие 
их результаты были экстраполированы 
в эмпирические и теоретические основа-
ния других гуманитарных наук. Фактиче-
ски в 1990-е гг. результаты филологиче-
ских, в первую очередь лингвистических, 
исследований создали новую научную 
парадигму в российском гуманитарном 
знании. На религиоведение она повлия-
ла очень существенно. Исследователи ре-
лигии вновь серьёзно занялись языком 
религии, фольклорно-мифологическими 
основаниями, моделирующей ролью вер-
бальных и акциональных, ритуальных, 
религиозных систем. 

Так, моя докторская диссертация 
1998 г. выполнена в значительной мере 
в рамках этой парадигмы. В настоящее 
время сложившаяся в религиоведении 
под влиянием лингвистической парадиг-
мы традиция по-прежнему плодотворна, 
подтверждением чему служат, например, 
публикации Е.И. Аринина и его коллег. 
Как участник и отчасти инициатор этого 
процесса, могу сказать, что «лингвисти-
ческий поворот» в российском религио-
ведении начался не с Витгенштейна, а с 
трудов российских и зарубежных линг-
вистов. Из зарубежных источников осо-
бую роль сыграла книга Э. Бенвениста3.

Но не только классические гумани-
тарные науки связаны с наукой о ре-
лигии. Так, в последние полтора-два 
десятилетия в мировом и российском 
религиоведении динамично развивает-
ся интерес к когнитивистике – научному 

3	 Словарь индоевропейских социальных терминов (в русском издании). М.: Прогресс, 1995. 456 с.



54

Религиоведение

направлению, возникшему на стыке гу-
манитарных и естественных дисциплин. 
Уже даже успело появиться когнитивное 
религиоведение. Следует, однако, отме-
тить, что данная тема не нова для рели-
гиоведения. Порой когнитивное религи-
оведение понимают, упрощённо говоря, 
как ветвь нейропсихологии. Это отчасти 
верно лишь для современного этапа. Но 
уже в то время, когда формировались са-
мые истоки религиоведения, проблемы 
религиозного сознания и познания, ре-
лигиозного языка фундаментально были 
поставлены, например, Фр.М. Мюллером 
на Западе и А.М. Веселовским в России. К 
сожалению, Мюллер, двигаясь неверным 
маршрутом в русле теории «болезни 
языка», зашёл в тупик. 

Но проблема была сформулирована 
перспективно – каким образом язык как 
смыслопорождающая система создаёт 
религию? Такая постановка проблемы 
религиогенеза восходила к В. Гумболь-
дту и его выдающейся концепции языка 
как порождающей мысль деятельности 
(он писал о языковой деятельности как 
«акте превращения мира в мысли») и 
идее «внутренней формы языка». Эмиль 
Бенвенист, о котором уже шла речь, свои 
замечательные результаты в деле изуче-
ния религии получил, работая в русле, 
близком когнитивной лингвистике.

Почти параллельно с лингвистами 
второй половины XIX в. некоторыми 
представителями психиатрии и психо-
логии проблема религиогенеза была 
проработана на совершенно другой эм-
пирической базе, но, в сущности, в сход-
ной постановке вопроса – каким обра-
зом психика как смыслопорождающая 
система создаёт религию? Базовая часть 
религиозной психической жизни была 
определена как то, что позднее стало 
называться изменёнными состояниями 
сознания. Чтобы в них войти и понять 
религиопорождающие механизмы со-
знания, З. Фрейд экспериментировал 
с кокаином, У. Джемс – с закисью азота 
(N2O). Впоследствии как «двери воспри-
ятия» той реальности, которая будто бы 
творит религию в её исходных формах 
опыта галлюцинаторных состояний, ис-

пользовались мескалин, ЛСД, техники 
холотропного дыхания.

В последние годы проблемы когни-
тивных исследований были поставлены 
в новых ракурсах. Ряд исследователей 
предложили рассматривать религию как 
генетически закреплённый полезный 
психосоматический опыт адаптации че-
ловеческой популяции к внешним усло-
виям существования. Этот опыт, дей-
ствуя как интуиция, определяет модели 
поведения индивидов. Открытие нейро-
нов, а затем при помощи электронных 
микроскопов, компьютерной томогра-
фии, МРТ, других современных техниче-
ских средств разных видов нейронов –  
зеркальных и иных, которые кодируют 
человеческое поведение, а затем, воз-
можно, генетически передаются от поко-
ления к поколению, – всё это погрузило 
проблему религиогенеза в нейрофизио-
логию. Возникли новейшие идеи о том, 
что бог находится в нейронах, точнее го-
воря, что нейроны, хранящие опыт чело-
веческой эволюции, и есть тот могучий 
регулятор человеческого поведения, ко-
торый в истории представлен в образах 
божества. Есть другие вариации на тему 
когнитивного религиоведения.

В когнитивистике, когнитивном ре-
лигиоведении обозначены контуры 
очень важных граней понимания рели-
гии. Однако нередко в СМИ современные 
когнитивные интерпретации, имеющие 
характер научных гипотез, получают 
значение сенсационного открытия, рас-
крывшего тайну природы религии. Это, 
конечно, большое преувеличение. В ког-
нитивистике проблемы генезиса и сущ-
ности религии поставлены очень важ-
ные и очень ярко, но они не решены. И, 
очевидно, что теми путями, которыми 
их решает когнитивное религиоведение, 
их не решить. Например, проблема ге-
незиса религии. Её не решить, объясняя 
возникновение религии из того, что бог 
прячется в психике, или, если говорить 
иначе, что есть некий орган в психике 
(например, специфическая совокупность 
нейронных связей), который порождает 
религию. В целом методологически не-
правомерно понимать возникновение и 



55

А.П. Забияко

бытие религии только либо как особый 
когнитивный процесс – это возвращает к 
гносеологизму, либо как трансляцию на 
уровне генетической наследственности 
особого когнитивного опыта адаптации 
биологического вида – это влечёт к ново-
му натурализму.

Обратим внимание на ключевой 
аспект проблемы. Что именно когнити-
вистика ищет в психике под названием 
«религия»? Очевидно, что пока не будет 
определено, что такое религия, не ясно, 
что искать. При чтении многих публика-
ций, отражающих когнитивные трактов-
ки религии, складывается впечатление, 
что их авторы не очень чётко экспли-
цируют предмет поиска или подменяют 
его, предлагая в качестве религии некие 
«когнитивные артефакты» – альтруизм, 
интуитивные этические установка, т.д. 
Действительно, вряд ли можно рассчи-
тывать, что представители, например, 
эволюционной биологии или нейрофи-
зиологии способны чётко вычленить из 
всего многообразия человеческого по-
ведения то, что относится к религии, а 
затем объяснить это исчерпывающим 
образом. Это сложнейшая проблема – 
проблема дефиниции религии.

Важно, что и религиоведение, ру-
ководствуясь лишь своими прежними 
теориями религии, не может сразу дать 
адекватный ответ на те проблемы, ко-
торые ставит когнитивистика. Динами-
ка когнитивных исследований требует 
от науки о религии вовлечения в новый 
эмпирический материал, разработки но-
вых теоретических подходов к понима-
нию религии. Это не всегда получается. 
Так, для меня разочарованием оказа-
лась книга Паскаля Буайе, известного 
представителя когнитивной антрополо-
гии, религиоведа, «И человек сотворил 
богов»4. Помимо многих поверхностных 
и слабо аргументированных суждений, 
она построена на идее, согласно кото-
рой, религия, религиозные понятия – это 
представления о сверхмогущественных, 
сверхъестественных существах, богах и 

духах. Довольно тривиально для фран-
цузского антрополога, если вспомнить, 
что за столетие до этого Э. Дюркгейм от-
вергал мысль, что представления о богах 
и «сверхъестественном» являются осно-
вой религиозного сознания. Безусловно, 
когнитивистика предложила очень пер-
спективные гипотезы для дальнейшего 
изучения религии. Но пока эмпирически 
достоверных результатов очень мало, а 
предлагаемые теоретические подходы 
либо не отличаются выраженной новиз-
ной, либо тяготеют к тенденциозным 
идеям о религии как «вирусе мозга», эво-
люционно полезном побочном менталь-
ном продукте и т.д.

Описанная выше ситуация типична 
для отношений религиоведения и ряда 
других наук. В результате развития смеж-
ных с религиоведением наук возникает 
новое пространство взаимодействия, ко-
торое образовано пересечением предмет-
ных полей научных дисциплин. Иссле-
дования в этом пространстве способны 
обеспечить дальнейшее развитие рели-
гиоведения. Междисциплинарность –  
сущностная черта науки о религии, в 
этом её сильная и одновременно слабая 
сторона.

Одна из трудностей, которую прихо-
дится преодолевать до сих пор при изуче-
нии религии разными науками, и которая 
при этом объединяет их, – это необходи-
мость следовать правильному определе-
нию религии. Но сложность заключается 
в том, что многие наши предшественни-
ки и современники – исследователи ре-
лигии пытались установить универсаль-
ную сущность религии и вывести общую 
дефиницию, а затем охватывать этим по-
ниманием всё многообразие бытия рели-
гии. Получалось так, что одни настаивали 
на том, что религия – в сущности своей 
психический феномен, другие на том, что 
она – социальное явление и т.д. В таком 
подходе заключается методологическая 
ошибка, суть которой заключается пред-
ставлении о религии как единосущност-
ном, одномерном явлении. 

4	 Boyer Р. Et l'hommecréa les dieux. Comment expliquer la religion. Paris, 2001. 361 p.; в русском переводе – 
Объясняя религию: Природа религиозного мышления. М., 2017.



56

Религиоведение

В реальности религия никогда не 
была ни на исторических этапах суще-
ствования, ни в этнокультурных вари-
антах бытия однородным явлением. Ха-
рактерно то, как сильно различаются в 
разных языках те смыслы, которые куль-
туры вкладывали в слова, обозначавшие 
то, что мы сейчас обозначаем понятием 
религия. Смыслы славянского вера, сан-
скритского дхарма, арабского дин, ки-
тайского цзунцзяо почти не совпадают 
не только между собой, но и со смыслом 
латинского слова религия. За очевидны-
ми различиями смыслов, стоят различия 
этнокультурных миров, моделей мыш-
ления, социально-исторических реалий, 
без учёта которых любая попытка выра-
зить общее представление о религии бу-
дет вступать в конфликт с конкретными 
данными. Калейдоскоп смыслов, кото-
рые этнокультурные традиции вклады-
вали в то, что лишь с долей условности 
согласуется с современными понятиями 
о религии, указывает, что у религии нет 
одного источника происхождения и она 
не сводится к единой для всех идее или 
обязательной системе действий. 

Поэтому в этнокультурных традици-
ях представления о том, к чему мы могли 
бы приложить наше понятие религии, 
в одном случае тяготеют к воззрению 
о мироустроительном законе, в других 
склоняются к богопочитанию или куль-
ту предков, к должному состоянию души 
или следованию ритуальной норме и 
т.д. Общего семантического поля почти 
нет. Такая языковая ситуация соответ-
ствовала различиям культур. Религии 
как всегда равного себе явления в реаль-
ности не существует. Как бы ни хотели 
исследователи вычленить религию в её 
однородности, она в таком виде на всем 
протяжении истории не существовала и 
сейчас не существует. Реальность, кото-
рую мы стараемся подвести под понятие 
религии, предельно вариативна. Но из 
этого отнюдь не следует пессимистиче-
ский вывод о невозможности адекват-
ного определения религии. Опыт пока-
зывает, что религию нельзя адекватно и 
полно раскрыть в одном претендующем 
на универсальность определении. У ре-

лигии нет не только одного источника 
происхождения и единой формы выра-
жения, у неё нет универсальной сущно-
сти или функции, а, следовательно, нет 
универсального определения.

Многообразие религии адекватно 
реконструируется только посредством 
системы дефиниций. При этом каждая из 
возможных дефиниций религии должна 
быть операционализирована примени-
тельно к конкретному контексту упо-
требления, к культурно-историческим 
реалиям и задачам исследования. При 
этом важно помнить, что любая дефини-
ция имеет свои границы. Даже наиболее 
содержательные определения религии 
при всех их достоинствах являются ис-
кусственными конструктами, отражаю-
щими субъективный мир их создателей, 
этнокультурную среду и особенности 
конкретных религиозных данных, обоб-
щенных в дефиниции. 

Разумеется, система дефиниций не 
исключает наличия некоего исходного 
для понимания религии определения. 
Наше сознание нуждается в обобщаю-
щем понимании религии. К тому же мы 
знаем, что при всех исторических и эт-
нокультурных различиях есть формы 
бытия религии, которые обнаружива-
ют базовое сходство. Оно заключается 
не столько в сходстве конкретных идей 
или действий, сколько в общей направ-
ленности, интенциональности сознания 
– главный вектор религиозного созна-
ния обращён на инобытие. Сознание не 
просто отражает реальность, но в своих 
восприятиях преображает её. Существу-
ющее на обыденном уровне восприятие 
мира религиозное сознание достраива-
ет образами иной, не всегда явной для 
физических органов чувств реальности, 
которая наделяется своими собственны-
ми основаниями бытия, могуществом и 
властью над человеком и миром. Рели-
гиозная ментальность производна от 
способности сознания создавать такой 
горизонт восприятия мира, в системе 
координат которого человек обретает 
особое измерение бытия – сверхбытие. 
Поэтому для меня обобщённым опреде-
лением религии является следующее: 



57

А.П. Забияко

религия – духовная формация, особый 
тип отношения человека к миру и само-
му себе, обусловленный представления-
ми об инобытии как доминирующей по 
отношению к обыденному существова-
нию реальности.

Возвращаясь к основной теме рели-
гиоведения как строгой науки, возника-
ет необходимость обратиться к вопросу 
о том, какие ещё современные научные 
тенденции определяют нынешнее раз-
витие религиоведения. Каждый исследо-
ватель, профессионально занимающийся 
изучением религии, ответил бы на этот 
вопрос по-своему. Но, на мой взгляд, есть 
некоторые общие для всех данности. К 
их числу относится фундаментальный 
пересмотр представлений об эволюции 
человека. Очевидно, что последние лет 
15 мир переживает научную революцию 
в знаниях о человеке и человечестве и, 
соответственно, о его культуре и рели-
гии. Ведь ещё сравнительно недавно, в 
конце 1990-ых гг., не подвергалось со-
мнению мнение, что культура и религия 
как её часть – результат деятельности 
Homo sapiens; Homo sapiens – венец эво-
люции, он совершенно уникален и явля-
ется создателем культуры. 

Неандертальцам дозволялось быть 
одной из низших ступеней эволюции и 
носителями лишь достаточно грубой 
материальной культуры, орудий труда 
мустьерского типа. На уровне духовной 
культуры к неандертальцам, якобы не 
обладавшим речью, относили прими-
тивные формы поведения с доминиро-
ванием физиологических потребностей. 
Единственным исключением были по-
гребальные практики неандертальцев, 
в которых усматривали проблески идей 
и эмоций, напоминающих религиозные. 
Следовательно, религия возникает за 
пределами культуры неандертальцев и 
эпохи мустье в верхнем палеолите, вре-
мени появления Homo sapiens, около 40 
тыс. лет назад.

С начала 2000-х годов вся эта проч-
но сложившаяся за более чем столетие 
конструкция знаний стала быстро рас-
шатываться новыми открытиями, а за-
тем радикально перестраиваться. Со 

времени расшифровки геномов Homo 
sapiens и Homo neanderthalensis произо-
шёл настоявший прорыв в понимании 
того, что это – две сосуществовавшие 
длительное время линии эволюции, 
пересекавшиеся и обладавшие общим 
потомством. Были передатированы с 
применением новых технологий и пере-
осмыслены археологические данные по 
многим неандертальским стоянкам и ар-
тефактам, которые прежде оставались в 
тени, а также были сделаны новые заме-
чательные открытия, например, на не-
андертальских памятниках в Германии. 
Археологи и антропологи признали, что 
неандертальцы – другое человечество, 
достигшее значительных высот в мате-
риальной и духовной культуре, которое 
на последних этапах ни в чем не уступа-
ло сапиенсам. Сейчас начинает входить в 
практику определять их как Homo sapiens 
neanderthalensis, то есть наделять эту по-
пуляцию основными признаками разу-
мных существ. 

Наличие религии – один из важных 
признаков сапиентизации. Зачатки ре-
лигии возникли и развились в неандер-
тальской и кроманьонской ветвях эво-
люции независимо друг от друга (что, 
конечно, не исключает возможности их 
локального взаимодействия). Зарож-
дение религии в двух независимо воз-
никших ветвях эволюции человечества 
доказывает, что она выступает необхо-
димым этапом антропогенеза и законо-
мерно формируется на стадии достиже-
ния определённого уровня духовного 
развития. Примечательно, что в обоих 
случаях наблюдается базовое сходство 
ритуального поведения, за которым сто-
ит общность отношения к жизни и смер-
ти, несущего в зародыше представление 
о посмертном существовании, загробном 
мире, инобытии.

Сформулированные выше суждения 
по поводу генезиса религии были пропи-
саны мною в 2007 г., когда ещё только на-
чинались новые тектонические сдвиги в 
понимании генезиса человека, культуры 
и религии, в статье для энциклопедии 
[Энциклопедия религий, 2008:1069–
1073]. С тех пор новые данные всё более 



58

Религиоведение

укрепляли и уточняли эту точку зрения. 
Приведу один отчасти курьёзный случай. 
На одну из московских конференций око-
ло 7 лет назад я готовил доклад, в кото-
ром речь шла о религии неандертальцев. 
Построению внутренне непротиворечи-
вой конструкции сильно мешала пози-
ция физических антропологов, согласно 
которой, неандертальцы практически не 
владели речью. Но как может существо-
вать религия без вербального оформ-
ления и содержания? В определённых 
вариантах, конечно, может, но тут дело 
касается не отдельных разновидностей, 
а общего состояния. 

Для того, чтобы выйти из этого край-
не неудобного положения, мне пришлось 
привлечь замечательную фразу Р. Марет-
та, религиоведа второй половины XIX в., 
знатока архаических религий, что на ран-
них стадиях религия не выговаривается, 
а вытанцовывается. Вроде бы неплохо на 
словах получалось, но, откровенно гово-
ря, не очень убедительно. Мне было тео-
ретически ясно, что если была религия, 
тогда и речь должна была быть. Совре-
менные археологические данные под-
тверждали наличие у неандертальцев 
развитых религиозных практик, причём 
не только погребальных, а антропология 
не допускала наличия сколько-нибудь 
развитой речи. 

Но с выкладками физической антро-
пологии спорить сложно. Нужно было 
представить тип религии, имеющей раз-
витый акциональный уровень (прак-
тики), но фактически не имеющей вер-
бального сопровождения, а значит, не 
имеющей рационализации практик, не 
обладающей идейным сопровождением 
культовых действий. Картина получалась 
довольно странная с религиоведческой 
точки зрения. Потом, как иногда бывает, 
что-то в ходе конференции пошло не так 
и мне не пришлось выступать с полным 
текстом доклада, поэтому часть про мол-
чаливых религиозных неандертальцев я 
с лёгким сердцем снял и в отпущенный 
регламент вписался. Недавние открытия 
позволили антропологам доказать, что у 
неандертальцев речь была: в результа-
те расшифровки генома выявлено, что у 

них были развиты те зоны мозга, кото-
рые отвечают за речь; изучение черепов 
тоже выявило следы крепления мышц, 
которые отвечали за движения языка 
и членораздельные звуки. Всё встало в 
моих представлениях о религии неан-
дертальцев на свои места теоретически 
и очень укрепилось эмпирически – но-
выми данными физической антрополо-
гии. Теперь уже не приходится выбирать 
между словом и танцем – перед нами 
из глубины тысячелетий возник образ 
разговорчивого пританцовывающего 
неандертальца. Откуда, кстати, мы до-
гадываемся о танцах? Сейчас достоверно 
известно, что неандертальцы пользо-
вались музыкальными инструментами 
типа флейты и ударных. 

Успехи российских археологов, а так-
же их зарубежных коллег – биологов, 
физических антропологов, расшифров-
ка геномов сапиенсов и неандертальцев 
позволили в 2009–2010 гг. вывести ещё 
один тип человека – денисовского чело-
века (Homo sapiens denisovan), фрагменты 
костей которого были найдены в Дени-
совой пещере на Алтае. И этот таксон, 
отдельная популяция человечества, судя 
по археологической коллекции из Дени-
совой пещеры, тоже обладал высоким 
уровнем символической деятельности и 
был способен и на речь, и на изготовле-
ние чрезвычайно сложных орудий труда, 
украшений. Доказано, что ранние попу-
ляции в местах соприкосновения гибри-
дизировались, обменивались генами и, 
очевидно, культурными навыками. Так 
что сейчас научные открытия ставят нас 
перед очень сложной проблемой: ока-
зывается, человечество и культура не 
возникают из одного источника – Homo 
sapiens, а таких источников несколько. 

Каким образом они формировались и 
развивались? Одна из проблем, которая 
решается сейчас физической антропо-
логией и археологией – проблема поли-
центрической или моноцентрической 
концепции происхождения человече-
ства. Она проецируется в проблему про-
исхождения культуры, религии. Сейчас 
уже никто не спорит, что самый ранний 
период антропогенеза связан с Африкой. 



59

А.П. Забияко

Африканские Homo erectus’ы начали ми-
грации более миллиона лет назад. Затем 
в Африке сформировалось ещё несколь-
ко перспективных популяций, включая 
Homo sapiens. У культуры, религий есть 
общая прародина? Это Африка, откуда 
вышли все популяции со схожими прото-
культурными, проторелигиозными фор-
мами или, по крайней мере, с общими 
предпосылками верований и практик? 
Или культура, религии возникают в про-
цессе развития видов Homo в локальных 
популяциях, обитавших на разных терри-
ториях? Тогда прародина религии – весь 
заселённый в эпоху среднего палеолита 
мир? В итоге встаёт большая проблема: 
где географически истоки религии? 

Проблема не только в том, где, но и 
когда возникла религия. Раньше счи-
талось, что религия – продукт верхнего 
палеолита, это примерно 40 тыс. лет. Но 
это не так. Мы уже упоминали о неан-
дертальцах, их развитой символической 
деятельности. Теперь мы хорошо знаем, 
что создателями религии были не одни 
только кроманьонцы, но, безусловно, и 
неандертальцы, и, скорее всего, дени-
совцы. Потому что уровень их символи-
ческой деятельности предполагает, что 
они шли тем же самым путём. Было бы 
странно ожидать, что, обладая сходными 
формами символической деятельности, 
они не обладали верованиями и риту-
альными практиками. Тогда получается, 
что религия – это естественный резуль-
тат развития Homo. Религия не вечна, 
но едина с веком человечества. Религия 
является естественным следствием эво-
люции разных видов Homo. Разные виды 
Homo создают сходным образом то, что 
мы называем религией.

Фраза о том, что религия не вечна, а 
совечна человечеству, звучит философ-
ски. В конкретно научном изложении 
ответ на вопрос о том, когда возникла 
религия, определяет границы ранних 
религиозных практик временем от 100 
тыс. лет и древнее, эпохой среднего па-
леолита. Прежняя датировка с возрас-
том около 40 тыс. лет опиралась, прежде 
всего, на изучение древних захоронений, 
которые проводились довольно давно 

с использованием наличествовавшего 
тогда научного инструментария. Новые 
открытия и новые методы исследования 
позволили установить, что: 

–	 захоронения в пещерах Кафзех, 
Табун, Схул (Израиль) датируются време-
нем от 120 до 100 тыс. лет назад [Pettitt, 
2002:1; Première Humanitė, 2008:71–72]; 

–	 захоронения в пещере Шанидар 
(Ирак) имеют возраст от 100 до 46 тыс. 
лет назад [Pomeroy et al., 2017:102–104]; 

–	 самым древним захоронением в 
Европе, возможно, является захоронение 
в пещере Регурду (Франция), которому 
около 80 тыс. лет [Première Humanitė, 
2008:64]. 

Все эти и многие другие захоронения 
относятся к периоду среднего палеолита. 
Новые датировки наскальных изображе-
ний, полученные на основе естественно-
научных методик последнего поколения 
(уран-ториевый метод), хорошо согла-
суются с археологическими данными о 
древнейших захоронениях. В 2012–2018 
гг. в журналах «Nature» и «Science» были 
опубликованы статьи, радикально изме-
нившие прежние представления о вре-
мени создания пещерных изображений. 
О датировках наскальных изображений 
и связанных с ними ранних формах ре-
лигии мною опубликована в журнале 
«Религиоведение» №4 за 2018 г. статья, в 
ней подробно излагаются новейшие дан-
ные [Забияко, 2018]. Замечу, что в указан-
ных выше публикациях представлены 
осторожные, достоверно обоснованные 
эмпирические данные. Но в научном зна-
нии сейчас имеются не единичные ар-
хеологические данные, интерпретации 
которых удревляют генезис символиче-
ской деятельности и, возможно, прото-
религиозных практик далеко за пределы 
100 000 – к 300 000 тыс. лет и даже далее. 
Таким образом, современная наука резко 
меняет прежние представления о ниж-
них границах возникновении религии.  

Наконец, следует ли от теоретических, 
академических сторон религиоведения 
перейти к другим, прикладным аспектам 
науки о религии? Но религиоведение – 
наука, которая заключает в себе, с одной 
стороны, уровень знаний фундаменталь-



60

Религиоведение

ного типа, с другой стороны, уровень 
прикладных знаний. Знания второго 
типа включены в практические задачи, 
которые актуальны для человека, обще-
ства, государства в их деятельности. Зна-
ния из области прикладного религиове-
дения очень важны. Нет необходимости 
это доказывать, достаточно посмотреть 
хотя бы материалы СМИ за один день – 
в них обязательно появятся новости о 
проявлениях религиозного экстремизма, 
конфликтах на религиозной почве и т.д. 
Религия теснейшим образом вплетена 
в окружающую реальность социальной, 
политической, этнической жизни. Поэто-
му одна из важнейших проблем религио-
ведения как строгой науки – проблема 
экспертизы. Общество ожидает от рели-
гиоведов экспертной оценки явлений, 
принадлежащих к религиозной сфере, 
особенно когда эти явления принимают 
асоциальный характер или выпадают из 
норм, становясь девиацией. 

Возьмём одну из составляющих экс-
пертной деятельности религиоведов –  
экспертные заключения по обращени-
ям правоохранительных органов. Таких 
обращений, к сожалению, в нашей прак-
тике много. В таком ракурсе ситуация, в 
которой религиоведение до сих пор не 
осознаёт себя точной и строгой наукой, 
чревата большими проблемами. Заклю-
чение религиоведческой экспертизы –  
это юридический документ, на осно-
вании экспертного заключения судья 
выносит оправдательный либо обви-
нительный вердикт, который самым 
непосредственным образом влияет на 
судьбы и отдельных людей, и конфессий. 
Поэтому эксперт, экспертное сообще-
ство несут огромную ответственность, 
их задача – выдать научно обоснованное, 
строго аргументированное и объектив-
ное заключение. 

Процедура исследования полученных 
на экспертизу материалов, методы ин-
терпретации эмпирических данных, вы-
воды должны строиться в экспертном со-
обществе на единой основе. Так принято 
в науке, правильные выводы из наблюде-
ния о причинах движения яблока вниз не 
могут отличаться в зависимости от лич-

ности наблюдателя. В религиоведческой 
экспертизе дело может выглядеть иначе. 
Приведу вновь пример из собственного 
опыта. В 2004 гг. мне пришлось состав-
лять экспертное заключение по Церкви 
сайентологии. Глава одной из районных 
администраций, будучи членом Церкви 
сайентологии, потратил часть районно-
го бюджета на непредусмотренные цели 
– обучение сотрудников администрации 
в ООО «Перформия», которая продвигала 
в жизнь административные технологии 
Рона Хаббарда, основателя сайентоло-
гии. Прокуратура возбудила уголовное 
дело, ко мне обратились за экспертным 
заключением. Мы нашли цепь взаимос-
вязанных документов, вскрывающих, 
что ООО «Перформия» является струк-
турной частью Церкви саентологии. А 
поскольку саентология является религи-
ей, деньги госбюджета были потрачены 
на деятельность религиозной органи-
зации, что противоречит Конституции 
и другим нормативным документам. На 
основании этого заключения гражданин 
был арестован и осуждён и, получив ре-
альный срок, отправлен в колонию. 

Недавно религиовед Л.С. Астахова со-
ставила заключение религиоведческой 
экспертизы, в котором доказывала, что 
саентология не является религией, по-
этому религиозная организация – «Са-
ентологическая церковь Москвы» не 
является религиозной организацией. На 
основании этого заключения Москов-
ский городской суд 22 ноября 2015 г. 
вынес решение о ликвидации этой орга-
низации со всеми вытекающими право-
выми, финансовыми и прочими след-
ствиями. С одной стороны, поскольку у 
нас не прецедентное право, как в Англии, 
допустимо, что суды разных территорий 
выносят противоречащие друг другу ре-
шения. С другой стороны, совершенно 
не допустимо, когда в двух религиовед-
ческих заключениях предложены прямо 
противоположные трактовки одного и 
того же явления.

Тут одно из двух – либо саентология 
религия, либо она не религия. Яблоко па-
дает вниз, а не вверх, и его траектория не 
зависит от соперничества близкого ари-



61

А.П. Забияко

анству Исаака Ньютона и сына англикан-
ского священника Роберта Гука за место 
в Королевском обществе. Истина одна. 
Ясно, что один из экспертов допустил 
грубую ошибку, проявил низкий уровень 
профессиональной квалификации или 
недопустимый субъективизм. Полнее 
можно почитать о дискуссии по этому 
поводу в журнале «Религиоведение» № 
1 за 2016 г. Почему возможны такие си-
туации? Отчасти потому, что в некоторой 
части религиоведческого сообщества не 
принято считать религиоведение стро-
гой наукой, даже если речь идёт об экс-
пертном религиоведении. Поэтому вме-
сто научно обоснованного экспертного 
заключения появляется вольное сочине-
ние на заданную тему. 

Пока религиоведение не приобретёт 
характер прочно структурированного, 
эмпирически фундированного и теоре-
тически согласованного в своих основа-
ниях знания, оснащённого надёжными 
методами и конвенционально принятой 
в качестве обязательной терминологией, 
ему сложно обеспечивать эффективную 
деятельность там, где требуются одно-
значные экспертные выводы. Экспертное 
религиоведческое сообщество должно 
уметь чётко и согласованно операцио-
нализировать определения религии так, 
чтобы в процессе правовых экспертиз не 
возникало кардинально противополож-
ных выводов. Когда на один и тот же во-
прос даются противоположные ответы, 
это говорит о том, что что-то не в поряд-
ке либо с экспертами, либо с наукой.

Следует признать, что не только 
юридическое, но и в целом прикладное 
религиоведение у нас пока гораздо сла-
бее, чем теоретическое религиоведение. 
Оно слабо представлено в системе рели-
гиоведческого образования, в диссерта-
ционных исследованиях, публикациях, 
научных коммуникациях. Область при-
кладного религиоведения необходимо: 

–	 чётко отструктурировать и спро-
ектировать как один из специализиро-
ванных разделов религиоведения; 

–	 сделать обязательной в религио-
ведческом образовании;

–	 обеспечить специалистами вы-
сокой квалификации и т.д.;

–	 сделать то, что обычно делается 
в процессе внутренней дифференциации 
отрасли научного знания. 

Но пока религиоведение не самоо-
пределилось в целом, пока оно сохраня-
ет философскую направленность и син-
кретически сосуществует с теологией, 
успешное развитие науки о религии за-
труднено. В связи с обозначенной выше 
темой заслуживает внимания вопрос об 
этноправе, элементах обычая, который 
поддержан авторитетом религии и авто-
ритетных людей в этнических сообще-
ствах. Например, девочку выдают замуж в 
возрасте, не подходящем ещё для замуже-
ства, но эта практика реально существует 
в отдельных исламских регионах. Или, на-
пример, практика многожёнства. Места-
ми это воспринимается как совершенно 
естественное следование установленным 
обычаям, чему есть этическое, экономи-
ческое и религиозное обоснование: 

–	 вот женщина, ей сложно;
–	 её надо поскорее отдать замуж, 

ей будет легче: 
–	 она будет при муже и искушений 

не будет. 
Необходимо продуманное решение 

проблем согласования этноправа и по-
зитивного права, основанное на про-
фессиональном научном решении этой 
проблемы совместно с этнологами, ан-
тропологами, юристами, возможно даже 
с местным «экспертным сообществом» в 
лице старейшин и авторитетных людей 
этого сообщества. Над этим нужно рабо-
тать. Над этим должна работать наука. 
Нельзя забывать, что интенсификация 
миграционных процессов добавляет в 
решение этих задач дополнительные 
«известные» и «неизвестные». Они ак-
тивно влияют на привычное правовое 
пространство, постепенно вводя в него 
элементы этноправовых и этнорелиги-
озных реалий5. Кстати, сейчас точно те 

5	 Пинюгина Е.В. Интеграция мусульман в современное европейское государство (на примере Велико-
британии и ФРГ): дис. : канд. полит. наук. М., 2010. 267 с.; Пинюгина Е.В. Проблема иммиграции и кон-



62

Религиоведение

Об авторе:

Забияко Андрей Павлович – д.филос.н., профессор, заведующий кафедрой религиоведения 
и истории, заведующий лабораторией археологии и антропологии Амурского государствен-
ного университета, профессор департамента философии и религиоведения Школы искусств 
и гуманитарных наук Дальневосточного федерального университета, главный редактор жур-
нала «Религиоведение». 675027, Амурская область, г. Благовещенск, ул. Студенческая, 20. На-
учная специализация: религиоведение, история религии, антропология религии.
E-mail: sciencia@yandex.ru

же проблемы встают перед западными 
сообществами: когда перед ними встаёт 
вопрос, как решать конфликты, нужен 
какой-то хорошо проработанный поня-
тийный аппарат, методики исследова-
ний.

Подводя итог, следует ещё раз под-
черкнуть, что прикладное религиоведе-

ние теснейшим образом связывает науку 
о религии с реальной жизнью, с актуаль-
ными проблемами. Именно прикладные 
аспекты религиоведения прежде всего 
востребованы обществом. Развивая их, 
религиоведение прогрессирует не толь-
ко как строгая, но и как нужная наука.

Список литературы:

Забияко А.П. Религиоведение в России // Религиоведение. Энциклопед. словарь. Под ред.  
А.П. Забияко, А.Н. Красникова, Е.С. Элбакян. М.: Академ. проект, 2006. – С. 859–861

Забияко А.П. Генезис религии: возникновение зоолатрии по материалам наскальных 
изображений // Религиоведение. – 2018. – № 4. – С. 5–25.

История религиоведения и интеллектуальная история России XIX – первой половины XX века. 
Архивные материалы и исследования. Отв. ред. М.М. Шахнович, Е.А. Терюкова. – СПбГУ: Изд-во  
С.-Петерб. ун-та, 2018. – 520 с.

Пинюгина Е.В. Интеграция мусульман в современное европейское государство (на примере 
Великобритании и ФРГ). Дис.: к.полит.н. : 23.00.02 – политические институты, процессы и технологии. 
МГИМО. М., 2010. 267 с.

Пинюгина Е.В. Проблема иммиграции и концепция “ведущей культуры” в немецкой политике 
/ Россия и мир: анатомия современных процессов. М.: Международные отношения, 2014. С. 246-
273.

Boyer Pascal. Et l’homme créa les dieux. Comment expliquer la religion. Paris, 2001. – 361 p.
Pettitt P. B., 2002. The Neanderthal dead: exploring mortuary variability in Middle Palaeolithic // Eur-

asia Before Farming. Vol. 1 (4). P. 1–19.
Pomeroy, Emma, Lahr, Marta Mirazόn, Crivellaro, Federica, Farr, Lucy, Reynolds, Tim, Hunt, Chris O., 

Barker, Graeme. Newly discovered Neanderthal remains from Shanidar Cave, Iraqi, Kurdistan, and their 
attribution to Shanidar 5// Journal of Human Evolution 111 (2017), p. 102–118.

Première Humanitė. Gestes funėraires des Nėandertaliens. – Paris: Ėditions de la Rėunion des musėe 
nationaux, 2008. – 143 p.

цепция «ведущей культуры» в немецкой политике // Россия и мир: анатомия современных процессов. 
М.: Международные отношения, 2014. С. 246-273.



63

А.П. Забияко

STUDY  OF  RELIGION  AS  A  STRICT  SCIENCE
Andrey P. Zabiyako

Laboratory of Archeology and Anthropology of Amur State University. 675027, Amur 
Region, Blagoveshchensk, st. Student, 20.

Abstracts. The present article by Andrey Pavlovich Zabiyako, the Doctor of Philosophy, professor, 
the head of the department of religious studies and history, the head of the laboratory of archeol-
ogy and anthropology of Amur state university, professor of department of philosophy and religious 
studies of School of arts and the humanities of Far Eastern Federal University, the editor-in-chief of 
the “Religious studies”, brings up and discusses the main questions and problems of modern religious 
studies as a science. According to him, religious studies arose already more than a hundred years 
ago, but the process of its isolation from other types of scientific and unscientific knowledge is still 
incomplete; therefore there is a need of an accurate boundary demarcation of religious studies as a 
science. First of all these lines should be drawn on the fields of contact of religious studies with phi-
losophy and theology. Such a boundary demarcation is a guarantee of successful interaction between 
different types of knowledge. The development of religious studies is caused first of all by the progress 
of humanitarian and natural sciences. Since the beginning of the 21st century the latest discoveries 
in the field of anthropogenesis and culture genesis has had a particular importance for the science of 
religion. Huge successes of archeology and anthropology led actually to scientific revolution in un-
derstanding of the problems of origin and evolution of mankind, its culture, religion. Religious studies 
is a science which comprises, on the one hand, the level of knowledge of fundamental type, on the 
other hand, the level of applied knowledge. Religion is closely twisted in surrounding reality of social, 
political, ethnic life. Therefore examination problem is one of the most important issues of religious 
studies as a strict science. The procedure for the materials’ scientific expertise, methods of interpreta-
tion of empirical data, and outputs should be based on a uniform, strictly scientific basis within the 
expert community. Developing fundamental and applied components, the religious studies approves 
itself not only as a strict, but also as a necessary science.

Key words: Study of religion, history, archeology, anthropology, theoretical (fundamental) study 
of religion, applied study of religion, religious expertise

References:

Zabiiako A.P. Religiovedenie v Rossii [Religious Studies in Russia]. Religiovedenie. Entsikloped. Slovar’ 
[Religious Studies. Entsikloped.dictionary] / Ed. A.P. Zabiyako A.N. Krasnikova, E.S. Elbakyan. Moscow, 
Academic project, 2006. pp. 859-861 (In Russian).

Zabiiako A.P. Genezis religii: vozniknovenie zoolatrii po materialam naskal’nykh izobrazhenii [Genesis 
of Religion: Emergence of Zoolatia from Materials of Rock Images]. Religiovedenie - Religious studies, 
2018, no. 4, pp. 5-25 (In Russian).

Istoriia religiovedeniia i intellektual’naia istoriia Rossii XIX – pervoi poloviny XX veka. Arkhivnye ma-
terialy i issledovaniia [History of religious studies and intellectual history of Russia of the 19th - the first 
half of the 20th century] / Ed. M.M. Shakhnovich, E.A. Teryukova. Saint-Petersburg, Publishing House of 
St. Petersburg University, 2018. 520 p. (In Russian).

Piniugina E.V. Integratsiia musul’man v sovremennoe evropeiskoe gosudarstvo (na primere Velikobrita-
nii i FRG): dis. … kand. polit. nauk [Integration of Muslims into the modern European state (on the exam-
ple of Great Britain and Germany): dis. … kand. polit. sci. Moscow, 2010. 267 p. (In Russian).

Piniugina E.V. Problema immigratsii i kontseptsiia «vedushchei kul’tury» v nemetskoi politike [The 
problem of immigration and the concept of «leading culture» in German politics]. Rossiia i mir: anato-
miia sovremennykh protsessov [Russia and the world: the anatomy of modern processes.]. Moscow, Inter-
national Relations, 2014. pp. 246-273 (In Russian).



64

Религиоведение

About the Author:

Zabiyako Andrei Pavlovich – Doctor of Philosophy, Professor, Head of the Department of 
Religious Studies and History, Head of the Laboratory of Archeology and Anthropology of Amur 
State University, Professor of the Department of Philosophy and Religious Studies of the School of 
Arts and Humanities of the Far Eastern Federal University, Editor-in-Chief of the journal “Religious 
Studies”. 675027, Amur Region, Blagoveshchensk, st. Student, 20. Scientific specialization: religious 
studies, history of religion, anthropology of religion. E-mail: sciencia@yandex.ru.

Boyer P. Et l’hommecréa les dieux. Comment expliquer la religion. Paris, Robert Laffont, 2001. 361 p. 
(In French).

Pettitt P.B. The Neanderthal dead: exploring mortuary variability in Middle Palaeolithic. Eurasia Before 
Farming, 2002, Vol. 1 (4), pp. 1-19.

Pomeroy, Emma, Lahr, Marta Mirazόn, Crivellaro, Federica, Farr, Lucy, Reynolds, Tim, Hunt, Chris O., 
Barker, Graeme. Newly discovered Neanderthal remains from Shanidar Cave, Iraqi, Kurdistan, and their 
attribution to Shanidar 5. Journal of Human Evolution, 2017, no. 111, pp. 102-118.

Première Humanitė. Gestesfunėraires des Nėandertaliens. Paris, Ėditions de la Rėunion des 
musėenationaux, 2008. 143 p. (In French).



65

Религиоведение

ВВЕДЕНИЕ  В  ГЕНЕАЛОГИЮ  СЕКУЛЯРНОГО
В.А. Щипков

Московский государственный институт международных отношений (университет) 
МИД Российской Федерации. Россия, 119454, г. Москва, проспект Вернадского 76.

Актуальность поиска происхождения секулярного обусловлена важно-
стью для науки уточнить понятие «секулярное» как категории современ-
ной мысли на фоне переосмысления классической теории секуляризации 
и распространения постсекулярных концепций. В статье утверждается, 
что, несмотря на многие и различные подходы к определению секулярного, 
существует то общее, что их объединяет – признание религии как имею-
щей свои границы области и существования области нерелигиозного. 

В статье приводятся позиции известных учёных, кто делал попытки 
объяснить происхождение категории секулярного в рамках общественных 

наук, включая тех, кто стал оспаривать классическую теорию секуляризации. В по-
исках появления признаков «секулярного» в культуре можно последовательно погру-
жаться в историю и находить их во многих исторических эпохах, однако подобный 
поиск неизбежно приводит исследователя к границе общественных наук, за кото-
рой начинается теологический дискурс. С этим сталкиваются даже те исследова-
тели, которые последовательно защищают секулярные принципы (Бергер). В связи 
с этим некоторые авторы продолжают свои исследования уже в теологической 
плоскости (Тростников, Милбанк). При этом существует опасность искусственно 
сконструировать новые секулярные концепции, которые не будут иметь отноше-
ния к секулярному в нашем понимании.

 Поэтому воссоздание генеалогии секулярного имеет смысл только в том слу-
чае, если оно поможет объяснить логику современных социальных и мировоззрен-
ческих процессов. С этой точки зрения у исследователя не остаётся выбора: ещё 
не определив, какое происхождение имеет категория секулярного, он уже вынужден 
констатировать, что именно в христианской парадигме (теологической, геогра-
фической и хронологической) она приобрела то проблемное поле, в котором нахо-
дится культура современности, включая парадигму современного научного знания. 
Автор приходит к выводу, что развитие секулярного дискурса является в том числе 
теологическим процессом.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-65-77

Ключевые слова: cекулярное, секуляризация, постсекулярные концепции, религия, 
теология, современность, общественные науки, христианство, культура, философия.



66

Религиоведение

Актуальность вопроса  
о происхождении секулярного

Дискуссии о секуляризации и о дихо-
томии религиозного и секулярно-
го не теряют своей актуальности. 

Главная причина этого, которую при-
знают большинство исследователей, —  
современный мир не только не стано-
вится менее религиозным, но роль рели-
гии остаётся существенной и в отдель-
ных случаях возрастает [Каргина, 2014]. 
С одной стороны, миграция, развитие 
средств массовой коммуникации, массо-
визация культуры ведут к нарастанию эт-
норелигиозных противоречий, усилению 
напряжённости по линии «секулярное-
религиозное»; растёт недовольство до-
минирующей секулярной культурой в 
самих странах Запада среди коренного 
христианского населения [Dreher, 2017]. 
С другой стороны, в ряде стран, вклю-
чая Россию, происходит активизация 
культурной и социальной роли традици-
онных религий. Наконец, выраженным 
религиозным измерением по-прежнему 
обладают многие современные военно-
политические конфликты. 

Исследователи, принадлежащие к раз-
ным научным и мировоззренческим тра-
дициям, вынуждены признавать недоста-
точность объяснительной способности 
классической теории секуляризации.  
К таким авторам относятся, например,  
П. Бергер, Дж. Хадден, П. Глазнер, Р. Старк, 
Ю.Ю. Синелина, Д.А. Узланер. Секуляри-
зация перестаёт ими пониматься как 
линейный процесс, а секулярность – как 
нейтральное состояние. Кроме того, ис-
пользуя подход К. Маннгейма [Mannheim, 
1929], можно сказать, что секуляризм 
перестал быть утопией, конструирующей 

будущее, а стал идеологией, консерви-
рующей существующий порядок вещей в 
интересах власти и элит.

С этим переосмыслением секуляри-
зации связано недавнее появление и 
широкое распространения «постсеку-
лярного» ракурса, который позволяет 
исследователям изучать секуляризацию 
и проявления секулярного в современ-
ном мире, который не становится более 
секулярным, несмотря на представления 
и ожидания середины XX века. Проблема 
постсекулярного за последние два де-
сятилетия стала одной из центральных 
в философии и гуманитарных исследо-
ваниях1. При этом подходы к этой про-
блематике отличаются таким же разноо-
бразием, как и подходы по отношению к 
теме секуляризации. Фактически сегод-
ня споры о «постсекулярном» начинают-
ся и заканчиваются на вопросе о том, что 
есть секулярное. Поэтому «постсекуляр-
ных» концепций можно сформулировать 
столько, сколько существует пониманий 
секулярного и секуляризации2.

Разнообразные концепции секуляр-
ного/секуляризации, несмотря на значи-
тельные различия, всё же имеют общий 
признак. Он связан с тем, что ими при-
знаётся сам факт существования религии 
как обособленной области. Вследствие 
этого признаётся, соответственно, суще-
ствование и «нерелигии», в том числе 
имплицитно, независимо от того, произ-
носит ли исследователь эту мысль или 
нет. Создание представления о религии 
как особой сфере является действием не 
менее секулярным, чем формулирование 
самой теории секуляризации3. Наличие 
общего признака позволяет нам гово-
рить о секулярном как о цельной, единой 
концепции4, у которой есть «момент» 

1	Г лавная тема: религия в постсекулярном контексте // Государство, религия, Церковь в России и за ру-
бежом. 2012. № 2 (30).

2	 «Секуляризация» является преимущественно предметом изучения общественных наук, тогда как «се-
кулярное» чаще анализируется в философском и теологическом дискурсах.

3	 Подробнее см.: Узланер Д. А. Введение в постсекулярную философию // Философско-литературный 
журнал Логос. 2011. № 3 (82). С. 20-27; Узланер Д. А. Расколдовывание дискурса: «религиозное» и 
«светское» в языке Нового времени // Философско-литературный журнал Логос. 2008. № 4.

4	О . Тшаннен пришёл к выводу, что все наиболее значимые современные социологии при всех суще-
ственных различиях смотрят на природу секуляризации «через одни очки» [Памяти Юлии Юрьевны 
Синелиной, 2014: 439].



67

В.А. Щипков

(исторический или неисторический) 
возникновения. Разные формы, окраски, 
стили и, как следствие, множество интер-
претаций эта концепция приняла лишь в 
результате своего развития и увеличения 
числа сфер, где она применялась.

Кризис объяснительных способно-
стей секулярной теории ставит под во-
прос достоверность тех объяснений, 
которые она использует для описания 
самой себя, в том числе — процессов се-
куляризации. Ссылки на универсальные 
законы общественного развития, кото-
рые якобы неизбежно ведут к возникно-
вению секулярного как области, свобод-
ной от любой религиозности, а также к 
секуляризации общества и самого чело-
веческого мышления, становятся всё ме-
нее убедительными5.

Знакомство с разными исследова-
ниями секуляризации показывает, что 
полноценной генеалогией секулярного 
авторы занимаются редко – мало у кого 
можно найти описание момента, в кото-
ром секулярное возникает. В основном 
авторы берут некую смысловую или 
хронологическую точку отсчёта, в кото-
рой секулярное уже существует как факт, 
фиксируемое явление в философии и гу-
манитарных науках (например, как дис-
курс отделения философии от теологии, 
веры от знания) или в самой жизни (на-
пример, фиксация признаков отделения 
светского от религиозного, церкви от 
государства). Кроме того, авторы часто 
предваряют свои исследования этимо-
логией самого понятия «секулярное» (от 
лат. «saeculum» — век, мир, время), всегда 
справедливо указывая на его многознач-

ность, что в итоге не приближает к пони-
манию категории секулярного и даже не 
может служить отправной точкой.

Тем не менее, именно определение 
происхождения секулярного — ключе-
вой элемент в сегодняшних дискуссиях 
о секулярном и постсекулярном. Опреде-
ление точки отсчёта «секулярного» по-
зволит построить аргументацию в поль-
зу конкретной трактовки этого понятия. 
Это отправной и конечный пункт спора, 
поскольку интерпретация момента воз-
никновения категории секулярного яв-
ляется основой для построения её пол-
ноценной генеалогии6. Построение же 
идейной и исторической генеалогии, то 
есть объяснение происхождения и пути 
развития секулярного как идеи (мысли) 
и как исторического феномена, является 
основным, если не единственным, мето-
дом объяснения секулярного.

Границы общественно-научных 
трактовок секулярного

Возникновение секулярного мышле-
ния обычно связывается с периодом XIV-
XVI веков, когда в Европе начался пере-
ход от Средних веков к Новому времени, 
произошла автономизация разных сфер 
жизни от теологии и Церкви— науки хо-
зяйствования (рождение капитализма), 
общественной жизни, политики, искус-
ства, а также последовавшие изменения 
в космологии и историческом сознании.
Продолжая спорить о том, что является 
первичным — секулярная идея или сам 
«объективный» процесс секуляризации, 
практически все существующие подходы 

5	 Справедливости ради следует отметить, что секуляризационных теорий существует больше десятка, 
среди них есть и те, которые понимают секуляризацию не как исчезновение или уменьшение роли 
религии (классические), а как разные формы изменения роли религии в обществе (например, Р. Бел-
ла). Однако даже в последнем случае исследователи мыслят секуляризацию как реальное изменение 
религиозного и признают возможность научного (то есть, секулярного) познания религии, оставаясь в 
границах общей секулярной теории.

6	 Это не исключает полностью вероятности того, что мы будем транслировать определённое отноше-
ние к секулярному в прошлое, конструируя таким образом саму историю. Однако, во-первых, любой 
взгляд в прошлое (в нашем случае в историю идей) требует исходной позиции, пускай гипотезы. Сама 
теория секуляризации и предшествовавший ей комплекс концепций являются трансляцией опреде-
лённого идеологического взгляда в прошлое; само деление истории на древнее время, Средние века 
и «современное» Новое время – есть результат такой трансляции. Поэтому представляется, что не-
корректно критиковать новые попытки найти объяснение «секулярному» с позиций самой теории 
секуляризации.



68

Религиоведение

рассматривают секулярность как клю-
чевой атрибут «современности» и один 
из основополагающих принципов обще-
ственного устройства, наряду с рацио-
нализмом, эмпиризмом (научностью), 
рыночной моделью экономики. Такой 
взгляд почти никем не подвергается 
существенной критике, признаётся по-
всеместно как светскими авторами, так 
и христианскими теологами, как сторон-
никами, так и противниками секуляриза-
ции7. При этом признаки возникновения 
секулярного мировоззрения чаще всего 
фиксируются во многих областях сразу8, 
что делает трудным однозначно опреде-
лить, что послужило первой и главной 
причиной этого поворота.

В том ключе дискурс разделения 
веры и знания (рационализации), ко-
торый только в XX веке стал осмысли-
ваться в рамках теории секуляризации, 
интерпретировали все мейнстримные 
философы периода большого модерна 
(от Возрождения до постмодерна вклю-
чительно) — как исторический факт, как 
свершившуюся реальность (гуманисты, 
рационалисты, эмпирики, материали-
сты, кантианцы, позитивисты, а также 
философы XX века). Романтики, фено-
менологи и экзистенциалисты также 
находились в общих рамках «современ-
ности» и не дали нового объяснения 
природы секулярного. На рубеже XIX-XX 
веков секуляризация была оформлена 
как научная теория, начиная с трудов  
М. Вебера, Ф. Тённиса и Э. Трёльча [Па-
мяти Юлии Юрьевны Синелиной, 2014: 
410], за которыми последовали и другие 
авторы. Культурная ситуация постмодер-
на, которая началась в XX веке, обозначи-

ла первые признаки разрушения границ, 
барьеров и рамок, которые старательно 
столетиями выстраивала секулярная на-
ука вокруг различных «автономных» об-
ластей знания9. Эти признаки по началу 
слабо артикулировались и осознавались 
по большей части как частное проявле-
ние общей системы «современности», 
но очевидно, что именно они привлекли 
повышенный интерес авторов XX века к 
теме секулярного и секуляризации как 
к вопросу об «основах» современного 
глобального мира. В общей сложности 
можно насчитать больше двух десятков 
известных авторов, кто в прошлом сто-
летии целенаправленно занимался этой 
темой. Отметим лишь, что среди отече-
ственных исследователей наиболее 
полноценную классификацию современ-
ных теорий секуляризации разработала  
Ю.Ю. Синелина [Синелинa, 2009]. В на-
стоящей статье мы не будем воспроиз-
водить полную дискуссию о секуляриза-
ции, обратимся лишь к тем известным 
авторам, кто делал попытки объяснить 
именно происхождение категории секу-
лярного.

Большинство авторов рассматривают 
религию как подсистему социального 
(оставаясь в парадигме общественных 
наук) и поэтому выводят секулярное и 
секуляризацию из социальных измене-
ний, произошедших на рубеже Средних 
веков – Нового времени (появление ры-
ночных отношений, упадок общины и 
т.д.). Поскольку эти изменения не могут 
объяснить себя сами, почти все исследо-
ватели вынуждены добавлять в логику 
своих рассуждений ещё один элемент: 
стечение исторических обстоятельств 

7	 И. Валлерстайн так говорит о появлении «современного» (в том числе секулярного) мира: «…Ведутся 
бесконечные споры насчёт определяющих характеристик эпохи Модерна <…>. Кроме того, есть мно-
жество разногласий относительно движущих сил этого процесса. Но, похоже, достигнуто всеобщее со-
гласие по поводу того, что в последние несколько столетий в мире произошли определённые крупные 
структурные изменения, сделавшие сегодняшний мир качественно отличным от мира вчерашнего. 
Даже те, кто отвергает эволюционистские положения о заданном направлении прогресса, признают, 
тем не менее, различие этих двух миров на структурном уровне» [Валлерстайн, 2016: 3].

8	 «…Мы не имеем права рассматривать одну из этих сфер как «причину», а остальные выводить из неё. 
Речь идёт, скорее, о таком целом, в котором каждый элемент поддерживает и определяет все осталь-
ные: иначе говоря, о человеческом бытии, о чувствовании, понимании и видении бытия» [Гвардини, 
1990: 135].

9	 Узланер Д.А. Введение в постсекулярную философию // Философско-литературный журнал Логос. 
2011. № 3 (82). С. 3–32.



69

В.А. Щипков

или появление рационализации и т.п. 
При этом дальше почти никто не захо-
дит, не объясняет, как именно возникла 
рационализация и другие причины секу-
лярного.

Приведём в пример И. Валлерстайна, 
одного из наиболее последовательных 
ныне живущих критиков «современно-
сти». Он считает, что сжатие феодального 
способа производства после 1300-го г. и 
наступивший кризис феодализма потре-
бовали изобрести новый способ изъятия 
прибавочного продукта — «капитали-
стическую мир-экономику», что приве-
ло к «громадному изменению социума» 
[Валлерстайн, 2016: 43]. Эти экономи-
ческие факторы привели к изменению 
устройства политики, культуры и отказу 
от христианской картины мира10. После-
довательно придерживаясь этой логики 
и споря с М. Вебером, Валлерстайн отме-
чает, что сами теологические процессы 
никак не влияли на возникновение «со-
временности» («современность» — си-
ноним «капитализма» у Валлерстайна), 
поскольку являются вторичными по от-
ношению к социальным процессам. Ка-
питализм, по его словам, мог с равным 
успехом опираться не на «протестант-
скую этику», а на католическую [Валлер-
стайн, 2016: 78]. У Валлерстайна культур-
ные и религиозные процессы являются 
следствием социально-политических, а 
политика является составной частью 
экономики: таким образом, появление 
секулярного происходит вследствие 
возникновения рынка. Но объяснение, 
почему рынок (рыночная система) стал 
возникать именно после Средневековья, 
в XIV-XVI веках, Валлерстайн, по сути, 
списывает на уникальное стечение об-
стоятельств. Подводя итог своим рас-
суждениям о причинах возникновения 
«современности», он пишет, ссылаясь 

на М. Полани: «Запад изобрёл эту любо-
пытную систему, где «вместо того, чтобы 
экономика была встроена в социальные 
отношения, социальные отношения 
встроены в экономическую систему». 
Все другие цивилизации благоразумно 
избегали этой инверсии. Будучи по суще-
ству иррациональной, эта система в ко-
нечном счёте несостоятельна. Остаётся, 
однако, увидеть, какую более рациональ-
ную систему человечество может изо-
брести сейчас, и может ли» [Wallerstein, 
2002: 56].

Для сравнения, Ю. Хабермас, главный 
защитник ядра «современности» сегод-
ня, продолжая дело новоевропейской 
философии, для которой категории де-
мократии, рынка, либерализма, светско-
сти являются священными, не предпри-
нимает попыток найти некие внешние 
границы «современности». Наоборот, он 
старательно возводит новые стены, за-
щищающие секулярную онтологию со-
временного человека от новых угроз и 
неудобных вопросов, с целью подольше 
продлить иллюзию, что эта онтология 
является универсальной. Предложенная 
же им самим теория постсекулярного об-
щества11 стала вынужденной мерой: она 
констатирует тот простой факт, что ре-
лигиозный дискурс по-прежнему произ-
водит суждения, влияющие на общество, 
наряду с главенствующим секулярным 
дискурсом; однако это не проливает свет 
на вопрос о происхождении секулярно-
го.

У Т. Лукмана, Н. Лумана, Б. Уилсона,  
Т. Парсонса, Р. Беллы, К. Добеллера,  
Р. Фенна, Х. Казановы, С. Брюса и других 
социологов природа секуляризации — 
также в структурных изменениях обще-
ства (рационализация, дифференциация 
социальных подсистем, приватизация ре-
лигии, упадок общины, борьба за опреде-

10	 «Средневековый христианский синтез уходил в прошлое, с разных сторон испытывая давление всех 
тех форм, которые позднее назовут первыми проблесками «современной» (“modern”) западной мыс-
ли» [Валлерстайн, 2016: 42].

11	 Habermas J. A “post-secular” society – what does that mean? 16.09.2008. Доклад на «Стамбульских се-
минарах», организованных международной ассоциацией «Перезагрузка: диалоги о цивилизациях» 
(ResetDOC). URL: https://www.resetdoc.org/story/a-post-secular-society-what-does-that-mean (дата обра-
щения: 18.05.2019).



70

Религиоведение

ление границ сакрального). В концепции 
Р. Старка и У. Бэинбриджа о религиозной 
вере как одном из социальных «компен-
саторов» природа секуляризация выво-
дится из природы самого общества (из 
чего они сделали вывод об «универсаль-
ности» секуляризации для всех культур 
и религий) [Памяти Юлии Юрьевны 
Синелиной, 2014: 433]. Секуляризация  
М. Чавеса, понимаемая им как упадок «ре-
лигиозного авторитета», контролирую-
щего доступ к определённым религиоз-
ным благам, также имеет социальные 
основания, так как даже религиозные 
блага, с его точки зрения, существуют в 
жизни человека всегда только в их соци-
альном измерении. Даже такие радикаль-
ные критики теории секуляризации, как 
Дж. Хадден, П. Глазнер, Р. Старк, которые 
называли секуляризацию мифом, искус-
ственной доктриной социологов, идео-
логией, ограничились этим и не шли на 
поиски происхождения этой идеологии.

Поздний П. Бергер приходит к 
утверждению, что «мир никогда не был 
секулярным» и призывает отказаться от 
классической секуляризационной тео-
рии в социологии [Berger, 2016]. Тем не 
менее он не только не отказывается от 
самой категории «секулярного», но, как 
и Хабермас, стремится спасти её от напа-
док: он утверждает, что секулярные про-
странства в обществе и в индивидуаль-
ном сознании существовали в истории 
человечества всегда, а не только в Новое 
время. Для обоснования этого тезиса 
Бергер использует понятие «релевант-
ная структура» – некое текущее состоя-
ние сознания человека, которое опреде-
ляет его способ мышления12. По Бергеру, 
секулярное и религиозное – две незави-
симые релевантные структуры, которые 
присущи человеку по его природе и ко-
торые постоянно переключаются в его 

жизни: в один момент человек находит-
ся в храме, молится, размышляет о Боге 
и тогда он является религиозным, в дру-
гой – занимается практическим делом, 
наукой, погружён в бытовые заботы, –  
и тогда является секулярным. Бергер 
подчёркивает, что постоянное переклю-
чение структур в сознании человека про-
исходит с самой древности: первобыт-
ные люди так же были иногда секулярны 
(когда обсуждали охоту), а иногда — ре-
лигиозны (когда совершали обряды); 
Папа Римский иногда религиозен, а ино-
гда секулярен (когда занимается прак-
тическими вопросами) [Berger, 2016]. 
Таким образом, Бергер указывает на то, 
что сама возможность быть секуляр-
ным возникает в незапамятные времена 
вместе с появлением человека и самой 
истории, то есть является врождённой. 
В другом месте Бергер добавляет, что 
секулярность имеет также религиозные 
корни, так как связана с рационализмом, 
который появляется в древнем иудаиз-
ме13. Бергер на этом останавливается, по-
иск религиозных, теологических причин 
возникновения секулярного (пусть даже 
как проявления рационального) не вхо-
дит в предметную область социологии и 
общественных наук в целом. 

Секулярное как часть  
теологического дискурса

В поисках момента рождения кон-
цепции «секулярного» можно последо-
вательно погружаться в историю и на-
ходить его: в теории секуляризации в XX 
веке, в позитивизме и появлении социо-
логии в XIX веке, в просвещенческом ра-
ционализме XVII-XVIII веков, в Реформа-
ции в XVI веке, в Возрождении в XIV-XVI 
веках, далее – в средневековой схоласти-
ке, в исламе, христианстве, в античности, 

12	 «Например, в картинной галерее человек переживает сильнее эстетическое переживание от увиден-
ной картины. А внизу замечает написанную цену. И человек может подумать, что это будет хорошим 
вложением денег. В этот момент сознание человека переключается с эстетической релевантности, на 
экономическую. Это происходит повсеместно. И религия является такой же релевантностью, на кото-
рую можно переключаться» [Berger, 2016].

13	 Бергер П. Социальная реальность религии // Эволюция религии и секуляризация. М., 1976. С. 97-99 
(приводится по: Памяти Юлии Юрьевны Синелиной. Научные труды, воспоминания. М.: ИСПИ РАН, 
2014. С. 412).



71

В.А. Щипков

в герметизме, в природе осевого време-
ни, древнем иудаизме, древних циви-
лизациях, в самом человечестве. Если 
задаться целью, признаки секулярного 
можно дедуктивно найти в каждой из 
перечисленных эпох, культур, религий. 
При этом можно прийти к обнаружению 
признаков как одного и того же, универ-
сального «секулярного», так и признаков 
различных частных «секулярностей»14. 
Каждая из этих генеалогий будет иметь 
право на существование. При этом сам 
исследователь в этом свободном поис-
ке может потерять фокусировку: начав 
искать признаки секулярного, исходя из 
общественно-научного подхода, и найдя 
их, например, в герметизме, исследова-
тель придаст своему предмету и своей 
методологии герметические черты и 
продолжит поиск уже с другим фокусом. 
То есть, будет искать уже нечто совсем 
другое, что по-прежнему будет называть 
«секулярным». Такое движение потеряет 
всякий научный смысл, оно предлагает 
гибкий, но бесполезный инструмент в 
современных исследованиях.

Воссоздание генеалогии секулярного 
имеет смысл только в том случае, если 
оно поможет объяснить логику тех со-
временных социальных и мировоззрен-
ческих процессов, в которых категория 
«секулярного» продолжает присутство-
вать и участвовать, и не только так назы-
ваемую секуляризацию. Успешной будет 
именно та трактовка происхождения се-
кулярного, которая наиболее убедитель-
но объяснит существующую секулярную 
парадигму знания, а не просто создаст 
новую или уведёт корни проблемы в 
туман истории (что иногда происходит, 
когда социолог не удовлетворён объяс-
нением происхождения секуляризации 
в рамках самой социологии). Для этого 
необходимо определить точку зрения, с 

неизменной позиции которой мы совер-
шаем это путешествие в историю идей.

В этом смысле при выборе точки от-
счёта секулярного у нас не остаётся вы-
бора. Ещё не зная, какие истоки и какое 
происхождение имеет категория секу-
лярного, мы признаём, что именно в хри-
стианской парадигме (теологически, 
географически и хронологически) она 
стала тем, чем стала, – приобрела то про-
блемное поле, в котором находится со-
временная культура, включая парадигму 
современного научного знания. Секуляр-
ные принципы формулировались не на 
фоне «религии вообще», но только по от-
ношению к христианству и только позже 
применялись к другим религиям. Поэто-
му методологически мы можем говорить 
не о «секулярном вообще» (его нет), а о 
конкретной и единственной секуляр-
ной категории – как об элементе внутри 
христианского дискурса (что совсем не 
означает, что христианство является 
причиной появления этой категории в 
современной культуре). Другие модели 
секулярного так же можно выявлять и 
конструировать, но это будут другие по-
нятия, социальные и теологические яв-
ления, которые при строгом подходе не 
могут быть названы этим же термином.

Это означает, что если социологиче-
ские объяснения секулярного становят-
ся недостаточными и требуют уточне-
ний, выходящих за границы замкнутой, 
легитимирующей саму себя системы 
общественных наук, мы оказываемся не 
в некой аморфной постсекулярной обла-
сти и не в «теологии вообще», а конкрет-
но в христианской теологии. Дискурс 
«секулярного» не является дискурсом 
«по умолчанию», не является чистым 
листом, бескрайним и универсальным 
бытием самим по себе, средой, шкалой 
измерения и неким пространством, в ко-

14	 Идея множественности «секулярностей» становится популярной в современных научных подходах 
(как и идея множественных «современностей»). См., например, Kleine Сh., Wohlrab-Sahr M. Research 
Programme of the HCAS “Multiple Secularities – Beyond the West, Beyond Modernities”. Leipzig, March 2016. 
URL: https://multiple-secularities.de/media/multiple_secularities_research_programme.pdf (дата обращения: 
30.04.2018. Такой подход решает две задачи: предлагает альтернативу раскритикованной классической 
секуляризационной теории, а также сохраняет саму категорию «секулярного» в качестве основы со-
циологии религии и других общественных наук (что ведёт к дальнейшей универсализации и укрепле-
нию этой категории, становится продолжением, вторым этапом секуляризационной теории).



72

Религиоведение

тором присутствует множество религи-
озных дискурсов. Современный секуляр-
ный дискурс фактически (исторически) 
находится в христианской онтологии, 
окружён со всех сторон теологическим 
пространством, и даже его собствен-
ное развитие измеряется и выражается 
только теологическим языком. Граница 
между секулярным и несекулярным на-
ходится внутри теологии.

Секулярный дискурс создал свой 
собственный язык, который, являясь 
вторичным по отношению к теологии, 
маскировал свою вторичность. Если ис-
следователь делает шаг в область постсе-
кулярной философии, каких бы взглядов, 
научных и религиозных традиций он ни 
придерживался, он автоматически попа-
дает в христианский дискурс и открыто 
сталкивает с богословскими вопросами, 
которые до этого было принято не за-
мечать. Ответы на них и определяют его 
дальнейший путь.

Попытки увидеть истоки секулярного 
в дохристианской эпохе – в древних ре-
лигиях – могут дать ценные результаты. 
Такие исследования необходимы. Однако 
в каждом конкретном случае найденные 
признаки секулярности не могут быть 
обозначены в качестве атрибута, напри-
мер, античности, древнего иудаизма, 
«дохристианского» буддизма или инду-
изма. Сам взгляд современного исследо-
вателя будет проходить через христи-
анский теологический дискурс, так как 
в тех культурах не было ни категории 
«секулярное», ни понятия «религия». По-
пытка же реконструировать признаки 
собственных аутентичных «секулярно-
стей» внутри этих дискурсов (например, 
опираясь на концепцию об автономно-
сти каждой цивилизации) представля-
ется невозможным, так как сам термин 
«секулярное» тянет за собой всю исто-
рию христианских и новоевропейских 
коннотаций. Даже если предположить, 
что в нехристианских культурах было 
нечто похожее на секулярность (или ра-
циональность), то есть, была категория 
мышления, отделяющая их «аналог» «ре-
лигии» от их «аналога» «нерелигии» на 
основе их «аналога» «рационального», 

и при этом сам исследователь свободен 
от всех новоевропейских коннотаций 
терминов «секулярное» и «религиозное» 
(что невозможно), даже в этом случае 
выявленная им «древнееврейская секу-
лярность», «древнеегипетская секуляр-
ность», «буддистская секулярность» и 
так далее – не может быть названа секу-
лярностью. Ведь речь будет идти о ка-
чественно иных категориях культуры, 
связанных только с этими конкретными 
религиозными учениями. Здесь возника-
ет совсем другой предмет исследования, 
и использование самого слова «секуляр-
ное» в этот момент теряет всякий смысл 
с точки зрения методологии.

Затем можно отказаться от теории 
автономности цивилизаций и исходить 
из того, что всё-таки существуют не-
кие универсальные принципы, прони-
зывающие все религиозные традиции 
прошлого и настоящего, в том числе те, 
которые напоминают европейский ра-
ционализм. Из этого допущения можно 
вывести некие новые, несколько допол-
ненные теории секуляризации, отказав-
шись от радикализма и западоцентрич-
ности классической теории. Но для этого 
нужно тоже погружаться в системы этих 
религиозных учений, «переводить» их 
языки на «секулярный» и наоборот – то 
есть снова заниматься «теологией». Та-
кое прикосновение к «теологии» других 
культур будет означать, что исследова-
тель сам вынужден подходить к вопросу 
теологически и рассматривать секуляр-
ность либо как еретический элемент 
христианской теологии (Дж. Милбанк), 
либо как элемент некой самостоя-
тельной и особой секулярной религии  
(В.Н. Тростников), которая, как было по-
казано выше, все равно не существует от-
дельно от христианского дискурса.

Эти примеры нужны, чтобы показать, 
что изучение генеалогии секулярно-
го как категории современной науки и 
культуры в целом методологически воз-
можно только в рамках христианского 
теологического дискурса, независимо 
от того, где мы в конечном итоге найдём 
наиболее убедительные истоки секуляр-
ного.



73

В.А. Щипков

Здесь мы приближаемся к тем авто-
рам, кто в поиске истоков секулярного 
идёт дальше общественно-научных объ-
яснений и обращается к теологии. Сам 
этот ракурс уже становится постсекуляр-
ным. Такой взгляд фактически стирает 
границу между секулярным и религиоз-
ным, а его логическим следствием стано-
вится положение о том, что пространства 
вне религии как такового не существует.

Сам по себе подход, трактующий ре-
лигию (религиозное) шире, чем это де-
лали позитивисты, стал развиваться в 
XX веке. В социологии и политической 
философии появились такие понятие, 
как псевдорелигия, квазирелигия, им-
плицитная религия. Так, П. Тиллих от-
носил к квазирелигиям фашизм, комму-
низм и либеральный гуманизм [Тиллих, 
1995: 398-399]. Но попытки говорить о 
самой секулярности как о квазирелигии 
или утверждение, что сама секулярность 
не выходит за рамки религиозного со-
знания, возникли совсем недавно. 

Из последних наиболее известных и 
масштабных подходов, предложивших 
новый парадигмальный взгляд на трак-
товку секулярного, следует выделить 
«Радикальную ортодоксию». Это совре-
менная группа англиканских и католи-
ческих философов, которая, развивая 
ряд континентальных теологических 
традиций, занимается деконструкци-
ей секулярной современности и теории 
секуляризации (Дж. Милбанк, Г. Ворд,  
К. Пиксток, А. Пабст и другие). Проис-
хождение секулярного они объясняют 
«еретическим» движением в католи-
ческой теологии XIII века (Д. Скот), в 
результате которого появился номина-

лизм, из которого, в свою очередь, вы-
шла категория автономности человека 
и всех сфер жизни от теологии и от Бога 
[Milbank, 2006]. Более ранние истоки се-
кулярного Милбанк видит также в лож-
ной интерпретации Аврелия Августина в 
средневековой исламской религиозной 
философии (Ибн Сина, Ибн Рушд), кото-
рая затем была усвоена на Западе через 
их переводы [Milbank, 2014].

Отечественный философ второй поло-
вины XX века В.Н. Тростников, апологет 
христианства и критик секулярной «со-
временности», берёт за исходный пункт 
своих рассуждений возникновение осо-
бой антирелигиозной идеологии (идео-
логии секулярной науки), которая про-
двигалась особым «кланом» («орденом», 
«духовным братством») [Тростников, 
1980]. Говоря о теологических причинах, 
Тростников отмечает, что секулярная со-
временность опирается на стремление 
полностью «алгоритмизировать» знание 
с целью получить «всю истину о мире»15. 
Алгоритмом у Тростникова является лю-
бая замкнутость в себе, автономность 
(материи, сфер знания, живых организ-
мов, общественных законов), любой 
«автомат». Более того, из «алгоритма», 
«слепой силы, руководствующейся толь-
ко заложенными в ней самой законами», 
философ выводит природу зла. Алгорит-
мы используются в Божественном тво-
рении, но всегда обладают преходящей 
природой, «имманентной потенцией 
саморазрушения». Поэтому взятые сами 
по себе, при поклонении им («автома-
топоклонничество»), они становятся 
оторванными от Божественной воли и 
становятся источником зла. Таким об-

15	 «Декарт не просто начертал программу такого замкнутого в себе изучения материи, но создал аппа-
рат, значение которого для реализации такой программы колоссально. Мы, конечно, имеем в виду 
аналитическую геометрию, открывшую дорогу математизации естествознания. Теперь мы знаем, ка-
кую роль сыграла она в успехах наук о материи; в наше время в математизации знания даже видят 
характернейшую черту всей современной цивилизации. Однако математизация была лишь частью 
более обширного проекта, отражающего дух наступающей эпохи; проекта алгоритмизации знания, 
выработки таких средств, которые позволяли бы, действуя по раз навсегда установленным правилам, 
получить всю истину о мире. Бэкон претендовал на то, что таким средством является метод индукции; 
Декарт считал, что роль универсального механизма получения истин успешнее сыграет дедуктивный 
метод. Но разработка и того, и другого метода вдохновлялась одним и тем же глубинным стремле-
нием сделать процесс познания механическим, не требующим от нашего мышления «таинственных 
фокусов», как говорил об этом значительно позже Давид Гильберт» [Тростников, 1980: 34].



74

Религиоведение

разом, Тростников фактически выводит 
природу секулярного из поклонения 
человека «алгоритму», стремления соз-
дать ручное божество. Если у Милбанка 
секулярное в конечном счёте – досадная 
ересь, искажающая христианство, то у 
Тростникова – богоотступничество. Оба 
автора рассматривают секулярное как 
теологическую категорию.

Таким образом, секулярный дискурс 
обладает чертами, которыми обладает 
религия (вне зависимости от того, будем 
ли мы называть этот дискурс квазирели-
гией, имплицитной религией или хри-
стианской ересью). Если попытаться дать 
определение секулярному через понятие 
религии, то можно утверждать, что секу-
лярное – это такое религиозное, которое 
отрицает свою религиозную природу за 
счёт создания искусственного понятия 
«религия», и тем самым ставит себя вне 
любой религии и над ней.

При этом полностью отождествлять 
секулярное и религиозное было бы не-
верно, поскольку само понятие «рели-
гия» в том виде, как оно используется в 
современном языке, является конструк-
том, который и был создан с целью от-
деления секулярного от религиозного 
и противопоставления одного другому. 
Само понятие религии наделялось та-
кими коннотациями, которые обрека-
ли её на маргинализацию (вытесняли 
за границы общественного дискурса) с 
тем, чтобы ограничить влияние христи-
анской онтологии на жизнь человека и 
общества. Для того чтобы секулярное 
пространство, пространство вне рели-

гий, стало возможным, нужно было вы-
теснить из неё «религию», первоначаль-
но её сконструировав.

В политическом контексте это позво-
лило секулярному подходу претендовать 
на роль посредника между другими ре-
лигиями (действуя et si Deus non daretur), 
оправдывать своё главенствующее по-
ложение необходимостью установления 
веротерпимости, толерантности, плюра-
лизма в обществе, то есть новых доктри-
нальных принципов, претендующих на 
создание новой универсальности.

Всё это свидетельствует о том, что 
возникновение и развитие современно-
го секулярного дискурса является рели-
гиозным, теологическим процессом. Для 
его объяснения мало пригодны поздние 
труды секулярных мыслителей, действо-
вавших в рамках секуляризма. Истоки и 
характер секулярного мышления следу-
ет искать в тех исторических периодах 
и контекстах, которые сейчас принято 
считать временем и пространством ре-
лигиозного, традиционного сознания, в 
теологических работах, которые пред-
шествовали новоевропейскому секуляр-
ному дискурсу, когда секулярное ещё не 
было спрятано за бронёй науки.

Особенно интересны те моменты, 
когда люди уже начинали мыслить се-
кулярно, но ещё не осознавали этого. На 
наш взгляд, фокусировка именно на этой 
пограничной ситуации позволит иссле-
дователю «поймать» характер секуляр-
ного, что откроет пути для объяснения 
этой категории.

Список литературы:

Валлерстайн И. Том I. Капиталистическое сельское хозяйство и истоки европейского мира-
экономики в XVI веке. М.: Русский фонд содействия образованию и науке, 2016. 552 с.

Гвардини Р. Конец нового времени // Вопросы философии. 1990. № 4. С. 127-163.
Государство, религия, Церковь в России и за рубежом. 2012. № 2 (30).
Каргина И.Г. Социологические рефлексии современного религиозного плюрализма. М.: 

МГИМО-Университет, 2014. 278 с.
Памяти Юлии Юрьевны Синелиной. Научные труды, воспоминания. М.: ИСПИ РАН, 2014. 592 с.



75

В.А. Щипков

Об авторе:

Щипков Василий Александрович – к.филос.н., доцент кафедры международной журнали-
стики МГИМО МИД России; директор Русской экспертной школы. 119454, Москва, проспект 
Вернадского 76. E-mail:vas.ship@mail.ru.

Исследование выполнено при финансовой поддержке РФФИ и АНО ЭИСИ в рамках научного 
проекта № 19-011-31010.

INTRODUCTION  TO  GENEALOGY   
OF  THE  SECULAR
V.A. Shchipkov

Moscow State Institute of International Relations (University). 76 Prospekt Vernadskogo, 
Moscow, 119454, Russia.

Abstracts. The search for the origins of the secular is important for science because it clarifies 
the concept of “secular” as a category of modern thought against the background of rethinking the 
classical theory of secularization and uprising of post-secular concepts. The article argues that de-
spite many different approaches to the definition of the secular there is a common thing that unites 
them — the recognition of religion as a finite area and the existence of the “non-religious”. The article 
presents the positions of well-known scientists who tried to explain the origin of the category of the 
secular within social sciences, including those who challenge the classical theory of secularization. In 
search of the signs of uprising the “secular” in culture a researcher can consistently dive into history 
and find them in almost any historical era. But such a search inevitably leads to the final borders of 

Силантьева М.В. Религия в поле цивилизационных конфликтов: способы профилактики // 
Религиоведение. 2018. № 4. С. 118-125.

Синелина Ю.Ю. Концепции секуляризации в социологической теории. М.: ИСПИ РАН, 2009. 120 
с.

Тиллих П. Христианство и встреча мировых религий // Избранное. Теология культуры. М., 1995. 
С. 396-431.

Тростников В.Н. Мысли перед рассветом. Париж: YMCA-Press, 1980. 360 с.
Щипков В.А. Постсекулярная речь. Ценностное измерение современных культурных и 

политических процессов. М.: МГИМО-Университет, 2019. 302 c.
Щипков В.А., Белжеларский Е.А., Мамаев Е.Е. Философские основания и пропагандистские 

практики идеологии трансгуманизма. М.: Русская экспертная школа, 2018. 128 с.
Berger P. Toward a New Paradigm for Modernity and Religion. Patocka Memorial Lecture. Wien Muse-

um Atrium. 28.04.2016. Available at: https://www.youtube.com/watch?v=2kNkr-x6XwI (accessed 30 April 
2019).

Dreher R. The Benedict option : a strategy for Christians in a post-Christian nation. N.Y.: Sentinel, 2017. 
262 p.

Mannheim K. Ideologie und Utopie. Bonn: Verlag von Friedrich Cohen, 1929. 250 s.
Milbank J. Beyond Secular Order: The Representation of Being and the Representation of the People. 

Oxford, West Sussex, MA: Wiley-Blackwell. 2014. 288 p.
Milbank J. Theology & Social Theory: Beyond Secular Reason. MA, Oxford, Victoria: Blackwell Publish-

ing. 2006. 484 p.
Wallerstein I. The West, Capitalism, and the Modern World-System // China and Historical Capitalism: 

Genealogies of Sinological Knowledge / T. Brook & G. Blue, eds. N.Y.: Cambridge Univ. Press, 2002. P. 56.



76

Религиоведение

Key words: secular, secularization, post-secular concepts, religion, theology, modernity, social 
Sciences, Christianity, culture, philosophy.

social sciences beyond which the theological discourse begins. Even those researchers who consis-
tently defend secular principles (Berger) face this problem. In this regard some researchers continue 
their studies in the theological plane (Trostnikov, Milbank). There is also a potential problem here — 
artificial construction of new concepts of “secularities” which would have no relation to the “secular” 
itself. Therefore the reconstruction of the genealogy of the secular makes sense only if it helps to 
explain the logic of modern social and ideological processes. From this point of view the researcher 
has no choice: even before he determines where the secular begins, he already states that the secular 
has become itself in the Christian paradigm (theological, geographical and chronological); right here 
it has acquired the problem field in which the culture of modernity and the paradigm of modern 
scientific knowledge exist. The author concludes that the development of secular discourse is also a 
theological process.

References:

Vallerstain I. Tom I. Kapitalisticheskoe sel’skoe khoziaistvo i istoki evropeiskogo mira-ekonomiki v XVI 
veke [Capitalist Agriculture and the Origins of the European World-Economy in the Sixteenth Century]. 
Moscow, Russian Fund of assistance to education and science, 2016. 552 p. (In Russian).

Guardini R. Konets novogo vremeni [The end of new time]. Voprosy filosofii - Questions of philosophy, 
1990, no. 4, pp. 127-163 (In Russian).

Gosudarstvo, religiia, Tserkov’ v Rossii i za rubezhom [State, Religion and Church in Russia and World-
wide], 2012, no. 2 (30).

Kargina I.G. Sotsiologicheskie refleksii sovremennogo religioznogo pliuralizma [Sociological reflections 
of modern religious pluralism]. Moscow, MGIMO-University, 2014. 278 p. (In Russian).

Pamiati Iulii Iur’evny Sinelinoi. Nauchnye trudy, vospominaniia [In Memory Of Yulia Yurievna Sinelina. 
Scientific works, memories]. Moscow, ISPI RAS, 2014. 592 p. (In Russian).

Silant’eva M. V. Religiia v pole tsivilizatsionnykh konfliktov: sposoby profilaktiki [Religion in the 
Sphere of Civilizational Conflicts: Methods of Prophylaxis]. Religiovedenie - Religious Studies, 2018, no. 4, 
pp. 118-125 (In Russian).

Sinelina Iu.Iu. Kontseptsii sekuliarizatsii v sotsiologicheskoi teorii [Concepts of secularization in socio-
logical theory]. Moscow, ISPI RAS, 2009. 120 p. (In Russian).

Tillich P. Khristianstvo i vstrecha mirovykh religii [Christianity and the encounter of the world re-
ligions]. Izbrannoe. Teologiia kul’tury [Favorites. Theology of culture]. Moscow, 1995. pp. 396-431 (In 
Russian).

Trostnikov V.N. Mysli pered rassvetom [Thoughts before dawn]. Paris, YMCA-Press, 1980. 360 p. (In 
Russian).

Shchipkov V.A. Postsekuliarnaia rech’. Tsennostnoe izmerenie sovremennykh kul’turnykh i politicheskikh 
protsessov [Post-secular speech.Value dimension of current cultural and political processes]. Moscow, 
MGIMO-University, 2019. 302 p. (In Russian).

Shchipkov V.A., Belzhelarskii E.A., Mamaev E.E. Filosofskie osnovaniia i propagandistskie praktiki ide-
ologii transgumanizma [Philosophical grounds and propaganda practices of the ideology of transhu-
manism]. Moscow, Russian Expert School, 2018. 128 p. (In Russian).

Berger P. Toward a New Paradigm for Modernity and Religion. Patocka Memorial Lecture. Wien Mu-
seum Atrium. 28.04.2016. Available at: https://www.youtube.com/watch?v=2kNkr-x6XwI (accessed 30 
April 2019).

Dreher R. The Benedict option : a strategy for Christians in a post-Christian nation. New York, Sentinel, 
2017.262 p.

Mannheim K. Ideologie und Utopie. Bonn, Verlag von Friedrich Cohen, 1929. 250 s. (In German).
Milbank J. Beyond Secular Order: The Representation of Being and the Representation of the People. 

Oxford, West Sussex, MA, Wiley-Blackwell. 2014. 288 p.



77

В.А. Щипков

About the Author:

Vasiliy A. Shchipkov – Ph.D. in Philosophy, Associate Professor at the Department of International 
Journalism at MGIMO-University; Director at Russian Expert School.76 Prospect Vernadskogo, 
Moscow, 119454, Russia.E-mail: vas.ship@mail.ru.

The study was carried out with the financial support of the Russian Foundation for Basic Research 
and ANO EISI in the framework of the research project No. 19-011-31010.

Milbank J. Theology & Social Theory: Beyond Secular Reason. MA, Oxford, Victoria, Blackwell Publish-
ing. 2006. 484 p.

Wallerstein I. The West, Capitalism, and the Modern World-System, China and Historical Capitalism: 
Genealogies of Sinological Knowledge / T. Brook & G. Blue, eds. New York, Cambridge Univ. Press, 2002. 
P. 56.



78

Религиоведение

НИЖЕГОРОДСКАЯ  ЕПАРХИЯ  В  ПЕРИОД  
ПРОВЕДЕНИЯ  КАМПАНИИ  ПО  ИЗЪЯТИЮ  
ЦЕРКОВНЫХ  ЦЕННОСТЕЙ  1921-1922 гг.
А.А. Горина

Государственное бюджетное образовательное учреждение дополнительного про-
фессионального образования «Нижегородский институт развития образования». 
603122, Россия, г. Нижний Новгород, ул. Ванеева, д. 203.

В статье на примере Нижегородской губернии в первой половине двад-
цатых годов XX столетия освещается одна из наиболее трагичных стра-
ниц церковно-государственных отношений. Целью Советской власти, 
объявившей о построении первого в мире атеистического государства, 
было полное уничтожение церкви и религии как культурного, социально-
го и мировоззренческого явления. Голод 1921-1922 гг. послужил отправной 
точкой и своего рода явился поводом для всей дальнейшей жёсткой поли-
тики советского государства по отношению к Церкви. Вследствие этого 
было уничтожено не только огромное количество различных памятников 

историко-культурного наследия нашего Отечества, но и в ходе репрессий погибло 
большое количество верующих и священнослужителей. Много лет господствова-
ло утверждение о том, что Русская Православная церковь противилась передаче 
церковных ценностей, предназначавшихся для помощи голодающим. Все действия 
церкви, воззвания Патриарха Тихона подвергались умышленному искажению. 

Широкий круг ранее засекреченных источников, в настоящее время ставшие 
доступными, позволяют объективно проанализировать благотворительную 
деятельность Русской Православной Церкви по оказанию помощи голодающим в 
1921-1922 гг. В статье подробно рассмотрен ход кампании по изъятию церковных 
ценностей в Нижегородской губернии, представлены данные о количестве изъятых 
ценностей и сколько из них пошло на помощь голодающим. В протоколах заседаний 
съезда духовенства и мирян Нижегородской губернии отражено добровольное жела-
ние Церкви помочь голодающим. Опубликованные материалы позволили выявить 
особенности кампании по изъятию церковного имущества, последовательно и под-
робно рассмотреть процесс перехода от добровольного пожертвования ценностей 
в помощь голодающим до принудительного изъятия церковных ценностей в реги-
оне, а также определить причинность взаимодействия власти и Нижегородской 
епархии.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-78-87



79

А.А. Горина

Ключевые слова: голод 1921-1922 года, добровольное пожертвование, помощь 
голодающим, изъятие церковных ценностей, Нижегородская губерния, архиепископ 
Евдоким (Мещерский), Нижегородская епархия, церковь

В советской историографии оценки 
событиям давались, основываясь 
не на фактическом материале, а 

на повторяющихся одних и тех же идео-
логических штампах. Утверждалось, что 
кампания по изъятию церковных ценно-
стей использовалась духовенством для 
личного обогащения, а сопротивление 
верующих изъятию ценностей расцени-
валось как результат «контрреволюцион-
ной» политики церкви. Вопрос изъятия 
государством церковных святынь и цен-
ностей в 1922 г. рассматривался очень 
тенденциозно и односторонне, в силу 
принятого тогда официально негатив-
ного отношения к религии. Всесторонне 
изучить проблему, особенно на регио-
нальном уровне, не представлялось воз-
можным в виду строгой засекреченности 
документов вплоть до конца 1980-х гг.

К началу 1990-х гг., когда закончилась 
эпоха гонений на церковь и началось её 
возрождение, появились условия для 
изучения архивных источников. Это спо-
собствовало расширению проблематики 
церковно-государственных отношений в 
1920-е гг. Большую ценность представля-
ет сборник документов Н.Н. Покровского, 
С.Г. Петрова «Архивы Кремля. Политбюро 
и церковь, 1922-1925 гг.», так как в нём 
содержится подробный источниковед-
ческий анализ документов Политбюро 
ЦК РКП (б), постановлений пленумов ЦК  
РКП (б), протоколов заседаний Антире-
лигиозной комиссии. «Следственное дело 
Патриарха Тихона: Сборник документов 
по материалам Центрального Архива ФСБ 
РФ», представляет собой уникальный 
свод документов, большинство из кото-
рых являются бесценными свидетель-
ствами истории Русской Православной 
Церкви XX века.

Немаловажным будет отметить ста-
тьи Л.В. Абросимовой «Голод 1922 г. и 

Нижегородская епархия» и О.В. Дегтевой 
«Судьба Оранской иконы Божией Мате-
ри», опубликованных в краеведческо-
историческом журнале «Нижегородская 
старина». В статьях представлен подроб-
ный анализ событий в период голода и 
изъятия церковных ценностей из мона-
стырей и храмов Нижегородской губер-
нии.

Важнейшими источниками, которые 
позволяют не только подробно рассмо-
треть процесс изъятия на местах, но и 
проследить отношение к происходяще-
му в Нижегородской губернии, являются 
материалы двух нижегородских архи-
вов: Центральный архив Нижегородской 
области, фонды: 1016- Нижегородский 
губернский епархиальный Совет. 1917- 
1927 гг.; 1678- Нижегородский губернский 
революционный трибунал; 56- Нижего-
родский губернский исполнительный 
комитет; Государственный общественно-
политический архив Нижегородской об-
ласти, фонд 1-Нижегородский губком 
ВКП (б). Из периодической печати 1920-х 
годов несомненную ценность представ-
ляет газета «Нижегородская Коммуна» за 
1921 – 1922 гг., «Известия» Нижгубкома 
РКП (б) за 1921 – 1922 гг. 

Ввиду вышеизложенного, целью ис-
следования является анализ процесса 
противостояния власти и церкви в 1921-
1922 гг., его причин и последствий на ре-
гиональном уровне, а именно на примере 
Нижегородской губернии. Это исследова-
ние поможет внести особый вклад в пред-
ставленный период истории отношений 
Русской Православной Церкви и Совет-
ской власти. 

К началу 1921 г. сельское хозяйство 
Нижегородской губернии находилось в 
тяжелом положении. Посевная площадь 
губернии составляла лишь 56 % от дово-
енного уровня [ЦАНО. Ф.56. Д.1645. Л 3]. 



80

Религиоведение

Сокращение пошло за счёт уменьшения 
посевов основных хлебных культур, по-
севов льна, которые занимали важное 
место в хозяйстве губернии. Валовой сбор 
основных продовольственных и кормо-
вых культур пошел на спад. Поголовье 
скота сократилось в половину, из 320528 
крестьянских хозяйств 145356 хозяйств, 
или 45,4%, не имели рабочего скота. Для 
сравнения, в 1914 году безлошадники 
составляли 30%, 89299 крестьянских 
хозяйств, то есть 28%, не имели коров 
[ЦАНО. Ф.56. Д.1645. Л.4].

Летом в 1921 г., случилось масштабное 
и трагичное событие, затронувшее мно-
гие территории России. Засуха задела и 
Нижегородскую губернию. Неурожай был 
в пяти уездах. Голод наступил в 7 уездах 
в основном за счёт беженцев из постра-
давших от голода губерний. Валовой сбор 
урожая зерновых в Нижегородской губер-
нии составил лишь 64% от необходимо-
го для губернии его количества. Общий 
недостаток выражался в 1107300 пудов 
[ЦАНО. Ф.56. Д.1646. Л.20].

В Нижегородской губернии в это время 
также была создана Губкомиссия помощи 
голодающим. В неё входили: три предста-
вителя от губисполкома, по одному от гор-
совета, губпрофсовета и от голодающего 
крестьянства. С 1 октября 1921 г. на всех 
предприятиях было принято решение об 
отчислении заработной платы, о сверху-
рочных работах в помощь голодающим 
[ГОПАНО. Ф.1. Д.1864. Л.32]. Комиссия ор-
ганизовывала врачебно-питательную 
помощь голодающим, создавала уездные 
и районные комиссии и отряды по ока-
занию помощи голодающим. С 1 ноября 
по 1 декабря 1921 г. на текущий счет Губ-
комиссии помощи голодающим в Губфи-
нотделе поступило 380.053.778 рублей –  
пожертвований в пользу голодающих. Со-
бирались отчисления от продналога, от 
предприятий и т.д. В целом было собрано 
таким образом около миллиарда рублей, 
18 пудов хлеба, 40 пудов картофеля и т.д.» 
[Абросимова, 2013: 125].

 В Нижний Новгород из Поволжья было 
направлено около 2000 детей, плюс ко 
всему, в голодающих уездах Нижегород-
ской губернии много детей пострадало от 

голода. Всего насчитывалось примерно 
7000 голодающих детей-беспризорников. 
Была разработана система распределе-
ния детей и их дальнейшего содержания. 
К каждому профсоюзу Нижегородской 
губернии «прикреплялось» определён-
ное количество детей. Так, к Губотделу 
совработников был прикреплён детдом 
на 60 человек детей, к Губотделу тек-
стильщиков – 15 детей, к нижегородско-
му райкомводу – 25 человек детей. Союз 
Нарпитания содержал 30 детей, Павлов-
ское Упрофбюро прикрепило к союзам  
94 детей Лукояновского уезда. Затем пле-
нум Комитетов помголов Губотделов от 
24 марта 1922 года посчитал нецелесоо-
бразным организацию мелких детдомов 
по союзам и предложил взять детдома 
на полное содержание всех профсоюзов. 
Всего Нижегородский Помгол кормил в 
бесплатных столовых 16 тысяч детей. 
Была введена на одну неделю надбавка 
не менее чем 10% на стоимость билетов 
всех театров, кино, вечеров и других раз-
влечений, а также на позднюю торгов-
лю. Производился сбор входной платы 
в ресторанах и кафе, имеющих увесели-
тельную программу [Абросимова, 2013:  
125-127].

Наряду с органами советской власти 
Русская Православная Церковь так же не-
замедлительно начала действовать. 22 
Августа 1921 года Патриарх Тихон обра-
тился к русскому народу, к народам мира, 
к главам христианских церквей за грани-
цей с горестным и страстным посланием: 
- «К тебе, Православная Русь, первое сло-
во мое! Во имя и ради Христа зовёт тебя 
устами моими Святая Церковь на подвиг 
братской самоотверженной любви. Спе-
ши на помощь бедствующим, с руками, 
исполненными даров милосердия, с серд-
цем, полным любви и желания спасти гиб-
нущего брата……. К тебе, человек, к вам, 
народы вселенной, простираю я голос 
свой! Помогите! Помогите стране, помо-
гавшей всегда другим! Помогите стране, 
кормившей многих и ныне умирающей 
от голода.… На помощь немедля! На ще-
друю, широкую, нераздельную помощь!» 
[Штриккер, 1995: 146-147]. На призыв Па-
триарха откликнулись многие Архиепи-



81

А.А. Горина

скопы и Епископы России, а также «Аме-
риканская административная помощь» 
(АРО), которая выделила голодающим в 
течение года 25 тыс. вагонов продоволь-
ствия.  Благодаря американской прессе 
информация о голоде в России постоян-
но публиковалась на страницах газет, что 
обеспечивало приток благотворитель-
ных пожертвований. Городской совет 
Цюриха ассигновал 50 тысяч франков. 
Римский папа пожертвовал один мил-
лион лир, Коммунальный совет Вероны  
10 тысяч лир, Люксембург 100 тысяч 
франков. Многие народы мира предло-
жили принять у себя и накормить голо-
дающих детей» [Титков, 2012:170]. Важно 
отметить что, глава Русской Православ-
ной церкви, помимо призыва о пожерт-
вованиях, сообщил о готовности «церкви 
добровольно помочь голодающим» как 
следует из письма, обращённого «к вла-
стям от 22 августа 1921 года» [Соловьев, 
2000: 11] добровольно сдавая ценности, 
не имеющие богослужебного употребле-
ния. В августе 1921 г. были созданы епар-
хиальные комитеты помощи голодаю-
щим, куда поступали средства, которые 
позже распределялись и отправлялись 
на помощь голодающим. Важно отметить 
что только лишь с 9 декабря 1921 года ко-
митеты могли организовать сбор средств 
помощи голодающим на основании при-
нятого ВЦИК постановления, которое 
давало Церковному Комитету официаль-
ное разрешение на такого рода деятель-
ность, то есть с опозданием почти на  
весь год.

Нижегородскую епархию, которая к 
началу 1920-х гг. насчитывала православ-
ного населения около 1 604 269 человек, 
церквей 1131, часовен и молитвенных 
домов 211, монастырей 28, духовную се-
минарию, мужское и женское Духовные 
училища [Никитин, 2008: 251]возглавлял 
архиепископ Евдоким (Мещерский). Он 
получил известность благодаря своему 
положительному отношению к Совет-
ской власти и стремлению наладить от-
ношения, демонстрируя полную полити-
ческую лояльность, которые очень редко 
можно было встретить в те неспокойные 
годы в стране.

3 февраля 1922 года состоялось общее 
собрание Нижегородской епархии, благо-
чинных нижегородских церквей и неко-
торых председателей Церковных советов. 
Архиепископ призвал на собрании «ока-
зать действительную реальную помощь 
в борьбе с голодным бедствием в Повол-
жье». Собрание откликнулось на горячий 
призыв своего архипастыря и постанови-
ло собрать из всех церквей и монастырей 
епархии наиболее ценные вещи и отдать 
их в пользу голодающих Поволжья [Ниже-
городская коммуна. 11 февраля 1922:1]. 
11 февраля 1922 года на центральной 
странице главной газеты края – «Нижего-
родской коммуны» – было опубликовано 
«Воззвание архиепископа Евдокима о по-
мощи голодающим», которое гласило: «Я, 
ваш архипастырь, несущий пред Богом 
ответ за ваши души, взываю к вам о само-
пожертвовании. Употребите все усилия 
для спасения ваших братьев. Помните, 
что больше сея любви никто же и мать, 
да кто душу свою положит за други своя. 
(Ио. 15, 13), и кто говорит: «люблю Бога», 
а брата своего ненавидит, тот лжец. (Ио. 
4,20). … И если бы потребовалось прине-
сти на алтарь любви к ближнему и то, что 
представляет для вас святыню - церков-
ное имущество, несите его, по примеру ва-
ших предков…» [Нижегородская коммуна.  
11 февраля 1922:2]. Призывая других, сам 
он не остался в стороне и пожертвовал 
свои личные золотые вещи. Как рассказы-
вает в своей речи архиепископ Евдоким: «С 
чувством глубокой радости, препровож-
даю вам на борьбу со страшным голо-
дом Поволжья, следующие принадле-
жащие мне серебряно-вызолоченные 
вещи: два креста архимандрита с укра-
шениями, наперсный священнический 
крест, две столовые ложки, сахарницу, 
две чайные ложки и одна золотая ложеч-
ка для горчицы, колечко для салфетки, 
стакан и 10 рублей золотом, 26 рублей 
серебром, пожертвованных мне на го-
лодающих» [Нижегородская коммуна.  
2апреля 1922:4].

В газетах все чаще стали появляться 
записи о пожертвованиях. Так, в «Ниже-
городской коммуне» 17 февраля 1922 г. 
сообщалось о том, что «трудящиеся се-



82

Религиоведение

стры Макарьевской православной жен-
ской общины предложили взять у них 
ненужную утварь из драгоценных метал-
лов». В другой статье «Оранская обитель 
- голодающему Поволжью» говорилось о 
том, что монастырь пожертвовал 100 пу-
дов хлеба, 1000 аршин русского холста, 
около 5 миллионов денег и засев хлеба 
на 4 с половиной десятинах земли, мо-
настырь добровольно сдал церковную 
утварь, среди которой «обращает на себя 
внимание серебряный престол, весом 
около 5 пудов» [Нижегородская коммуна,  
1922:2].

В результате экстренного собрания 
Лысковского городского духовенства и 
Членов Лысковского Совета Приходских 
Общин, которое состоялось 19 февраля, 
на повестке дня было 3 вопроса: 

1)	 О пожертвованиях церковного 
имущества в помощь голодающему По-
волжью; 

2)	 О том, что пожертвовать; 
3)	 Об избрании Комиссии. Собрание 

сочло необходимым придти на помощь 
голодающим, пожертвовав по возмож-
ности церковные ценности при образо-
вании особой Контрольной Комиссии в 
городе Лыскове при Преосвященном Епи-
скопе Васильсурском Макарии. 

Было решено:
Для трёх уездов Епархии с необходи-

мым требованием представить собрание 
вещей в обезличенном виде, непосред-
ственно в Комиссию при Архиепископе 
Евдокиме для скорейшего направления 
по назначению, единовременно уведо-
мить Патриарха Тихона о количестве по-
жертвованного. Пожертвования провести 
на местах [ЦАНО. Ф.1016. Д. 170. Л.3].

Изъятие проходило чётко по инструк-
ции, которая была опубликована в газете 
«Нижегородская Коммуна» от 24 Февра-
ля 1922 года. Инструкция предписывала: 
«установить порядок ближайших работ, 
комиссии назначить день и час произ-
водства работ в данном здании, вызвать 
через местные исполкомы к назначен-
ному часу от 3-5 лиц из числа граждан, в 
пользовании коих находится данное зда-
ние со всеми имеющимися документами 
и описями». В пункте №7 инструкции 

указывалось, что все изъятое церковное 
имущество пересылается в губфинотдел 
и уфинотдел. Дальнейшее направление 
ценностей в центральный орган гохрана 
на особый счёт ЦК помгол для реализа-
ции на продовольствие, семена и тому по-
добное для голодающих [Нижегородская 
коммуна, 1922:3].

Примером добровольного сбора цер-
ковных ценностей может послужить 
протокол заседания съезда духовенства 
и мирян Лукояновского Епархиального 
Округа, состоявшегося 24 февраля 1922 
года. На повестке дня была животрепещу-
щая тема «Помощь голодающему Повол-
жью». С первым словом выступил Епи-
скоп Поликарп. Он призывал «жертвовать 
погибающему от голода русскому народу 
не принадлежащую богослужебному упо-
треблению ценную церковную утварь, 
чтобы через посредство этой жертвы 
спасти умирающих от голода братьев, и 
мы, православные христиане, должны бу-
дем это сделать!.. Да не смутится, братие, 
сердце Ваше необходимостью поделиться 
с голодающими священным достояни-
ем церкви, церковной утварью» [ЦАНО. 
Ф.1016. Д. 170. Л.1].

После воззвания Архиепископа По-
ликарпа выступил представитель Уком-
помголода Питенин. В первую очередь он 
решил представить «цифровой материал, 
который был доложен на IX Всероссий-
ском съезде советов товарищем Кали-
ниным и представителями голодающих 
губерний» Он отметил, что «голодающее 
население на сегодняшний день состав-
ляет 28.000.000 человек. Самарский уезд 
за октябрь имел 20773 человек опухших 
от голода и смертей от того же бедствия 
3214 человек. В докладе были приведены 
и факты каннибализма «Вот Вам факт – 
получен протокол Усминского волиспол-
кома, где мать умершего от голода 11-
летнего мальчика, изрубила и поклала в 
котел для варки надеясь тем спасти себя 
от голода. Сведения получены из Андро-
новского района». 

В итоге заседания постановили: «Про-
вести изъятие церковной утвари, не упо-
требляемых при богослужении, каждой 
Лукояновской церкви в пользу голодаю-



83

А.А. Горина

щих. В Лукояновском, Починковском и 
Сергачском уездах. Кроме жертвы церков-
ной утвари открыть широкий сбор про-
дуктами, а также и вещами». А так же «при 
Лукояновском Епископе Поликарпе утвер-
дить соборно - доставочный Комитет из  
7 человек» [ЦАНО. Ф.1016. Д. 170.Л.2].

Из статьи «Золото – голодающим», ко-
торая была напечатана в газете «Нижего-
родская коммуна» от 1 апреля 1922 года, 
можно более детально познакомиться с 
процессом изъятия церковных ценностей 
из городского собора и Вознесенской 
церкви города Лысково. «В присутствии 
священнослужителей церкви и верующих, 
которых было при первых обследовани-
ях свыше 100 человек. Комиссия, прежде 
чем приступить к работам, открыла за-
седание... Председатель подкомиссии тов. 
Козлов обратился с речью к церковному 
совету и верующим, указав на крайне тя-
жёлое положение голодающего Поволжья 
и просил верующих прийти на помощь го-
лодающим и изъять ту церковную утварь, 
которая не употребляется при богослуже-
нии и может быть перелита в слитки для 
закупки хлеба голодающим». В статье со-
общалось, что после того, как присутству-
ющие ознакомились с декретом ВЦИК и 
инструкцией, подкомиссия приступила 
к рассмотрению описей церковных цен-
ностей. Автор заметки подчёркивал, что 
церковный совет вместе с прихожанами, 
единодушно высказались за отдачу тех 
ценностей, которые были намечены под-
комиссией. «Нужно отметить, что под-
комиссия работает в полном контакте с 
церковным советом и в обеих указанных 
церквах не наблюдалось никаких разно-
гласий подкомиссии с церковным советом 
и верующими… Был составлен протокол с 
подробным указанием в нём ценностей, 
зачитан верующим и подписан членами 
подкомиссии, церковного совета и груп-
пой верующих. По закрытии заседания 
церковным советом и верующими выне-
сено членам подкомиссии благодарность 
за их корректность и тактичность. При 
осмотре оставшихся 6-ти церквей горо-
да, подкомиссия перенесёт работу в уезд, 
в котором насчитывается до 78 церк-
вей» [Нижегородская коммуна. 1апреля 

1922:3]. Подобные заметки в «Нижего-
родской коммуне» весной 1922 г. были не 
редкость и свидетельствовали о мирном 
добровольном ходе кампании.

Таким образом с февраля по апрель 
1922 года было собрано: «по городским 
церквам – 62 пуда 32 фунта 3 золотника 43 
доли серебряных изделий и 1 фунт 79 зо-
лотника 82 доли золотых. По уездам: 3 пуда 
7 фунтов 26 золотников и 46 долей сере-
бряных изделий. Из монастырей и храмов 
изъято 795 предметов церковного обихода. 
С 14 марта по 5 июля по 1922 года в Москву 
было отправлено 286 ящиков церковных 
ценностей» [Абросимова, 2013:132].

Однако не смотря на, казалось бы, 
положительную тенденцию к объеди-
нению в преодолении бедствия пораз-
ившего страну, советская власть решила 
использовать голод как предлог для на-
чала масштабной кампании по уничтоже-
нию Русской Православной Церкви. Так  
23 февраля 1922 г. ВЦИК ратифицировал 
декрет «О порядке изъятия церковных 
ценностей, находящихся в пользовании 
групп верующих», которое нарушало 
все прежние договоренности [Соловьев, 
2000:850].  К середине апреля доброволь-
ный ход кампании стал приобретать при-
нудительный и более жестокий характер, 
что в свою очередь послужило началом 
возникновения недовольств среди ве-
рующих. Выступления против изъятия 
церковных ценностей в Нижегородской 
губернии стали приобретать более ча-
стый характер. Например, решительное 
сопротивление верующих против изъя-
тия церковных ценностей проявилось в 
с. Толоконцево Борского района, с. Афа-
насьево Богородского уезда. Из нижего-
родцев известна «гражданка Панова», 
обвинявшаяся в «возбуждении населе-
ния к сопротивлению» [ЦАНО. Ф.1678.  
Д. 330.Л.4]. Священники уличались в 
основном в сокрытии ценностей, как на-
пример, священник Цветков из города Лу-
коянова, который решил сокрыть от всех 
чтимую икону Божией Матери в серебря-
ном окладе [ЦАНО. Ф.1678. Д. 331.Л.5].

В «Нижегородской коммуне» от 11 мая 
1922 года в статье «Кто является убийца-
ми голодных», рассказывается о проис-



84

Религиоведение

шествии в городе Сергаче, где «19 апреля 
сего года в Сергачскую подкомиссию по 
изъятию церковных ценностей были вы-
званы представители церковного совета 
Дамаскинской церкви во главе с предсе-
дателем совета священником Добролю-
бовым. Им было предложено на основа-
нии декрета ВЦИК сдать все имеющиеся 
в церкви ценности. Представители цер-
ковного совета заявили, что они выдать 
ценности не уполномочены собранием 
верующих, имея ввиду, очевидно, состо-
явшееся на Страстной неделе общее со-
брание церковного совета, которое не 
согласилось с изъятием, и предложили 
подкомиссии самой произвести изъятие, 
но в присутствии церковного совета. Ког-
да члены подкомиссии по изъятию цен-
ностей явились в Дамаскинскую церковь, 
то оказалось, что как в самой церкви, так 
и около неё уже собралась толпа граждан 
в количестве около 100 человек, из числа 
которых отдельные личности стали зада-
вать вопросы членам подкомиссии: «За-
чем Вы пришли?» Объявив о цели прихо-
да подкомиссии, из толпы послышались 
возгласы: «Не вы клали, потому и не возь-
мёте». Вскоре, верующих удалось успоко-
ить». Священник Добролюбов и староста 
Драницин были преданы «суду Револю-
ционного Трибунала», – писалось в газете 
[Нижегородская коммуна, 1922:2].

В круг заинтересованности больше-
виков к различному рода имуществу всех 
монастырей и церквей Нижегородской 
епархии попала одна из почитаемых свя-
тынь Нижегородской губернии Оранская 
икона Божией Матери. 10 сентября 1922 
года последний наместник Оранского 
монастыря игумен Димитрий (Архан-
гельский), в своём рапорте сообщил ми-
трополиту Нижегородскому и Макарьев-
скому Евдокиму (Мещерскому) о том, что 
из уездного Богородского исполкома в 
обитель прибыли уполномоченные для 
проведения изъятия ценностей. С чудот-
ворной Оранской иконы Божией Матери 
была изъята риза, о чём сообщал намест-
ник Оранского монастыря: «Таким об-
разом, омрачилось наше духовное и на-
родное торжество храмового праздника 
и горше всего то, что последовала к изъя-

тию риза с чудотворной Оранской иконы 
Божией Матери, и наше самое святое и 
дорогое сокровище — Чудотворная ико-
на, чтимая всем населением Нижегород-
ской губернии, осталась не покрытою». 
Изъятие церковных ценностей коснулось 
и Печерского монастыря Нижегородской 
губернии. Была изъята ещё одна почи-
таемая святыня – чудотворная икона Бо-
жьей Матери «Печерская с предстоящими 
Антонием и Феодосием» [Дягтева, 2006: 
31-35]. Таким образом, Нижегородской 
губернии всего было доставлено в Губфи-
нотдел по городу и уезду серебряных из-
делий 744 п. 95 з. 66 д. Из них отправлено 
в Москву – ГОХРАН – 556 п. 19 ф. 78 з. 58 д.  
Остаётся в Губфинотделе – 197 п. 21 ф.  
17 з. 08 д [ЦАНО. Ф.56. Д. 715. Л.46].

Подводя общий итог хода кампании по 
изъятию церковных ценностей показано 
что особенностью проведения кампании 
являлось то, что поначалу она проходила 
довольно спокойно и мирно, безусловно 
благодаря особой позиции Архиеписко-
па Евдокима, который один из немногих 
архиереев той поры, имел и стремился 
к достаточно ровным отношениям с Со-
ветской властью, тем самым позволив со-
брать внушительное количество церков-
ного имущества в помощь голодающим. 
Но вследствие принятых правительством 
радикальных мер по отношению к церк-
ви компания приняла интенсивный, при-
нудительный и репрессивный характер, 
в результате чего вызвала сопротивле-
ние со стороны духовенства и верующих 
в Нижегородской губернии. Реальная 
ситуация, активная позиция церковной 
общественности, а также поддержка 
международного сообщества внесла су-
щественные коррективы в планы по реа-
лизации кампании. Благодаря приведен-
ным выше документам мы видим, что 
кампания по изъятию церковных ценно-
стей хотя и оказала своё влияние, но не 
столько на помощь голодающим, сколько 
на укрепление материального положения 
советской и партийной номенклатуры.  
А также нанесла существенный урон оте-
чественному культурно-историческому 
наследию, при этом нисколько не повре-
див позициям Церкви в обществе.



85

А.А. Горина

Список литературы:

Абросимова Л.В. Голод 1922 года и Нижегородская епархия // Нижегородская старина. 2013. 
№ 35-36. С. 125-132.

Государственный общественно-политический архив Нижегородской области (ГОПАНО) Ф.1-
Нижегородский губком ВКП (б). Оп.1. Д.1864.

Дегтева О.В. Судьба Оранской иконы Божией Матери // Нижегородская старина. 2006. № 11. 
С. 31-35.

Нижегородская коммуна: ежедневная газета Нижегородского Губернского Комитета Российской 
Коммунистической Партии и Нижегородского Губернского и Городского Советов Депутатов // 
Нижегородский Совет рабочих и крестьянских депутатов. Н. Новгород, 1922. № 26,48,76,93,103.

Никитин Д.Н. Евдоким (Мещерский), бывший архиепископ Нижегородский // Православная 
энциклопедия. 2008. Т. 17. С. 251.

Покровский Н.Н., Петров С.Г. Архивы Кремля. Политбюро и церковь, 1922-1925 гг.: в 2 кн. Кн. 2. 
М.; Новосибирск: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), Сибирский хронограф, 1998. 
647 с.

Протоиерей Соловьев В. Следственное дело Патриарха Тихона: сборник документов по 
материалам Центрального Архива ФСБ РФ. М.: Памятники исторической мысли, 2000. 1016 с. 

Титков Е.П. Первосвятитель Церкви мучеников. Жизнь, труды и подвиги Патриарха Сергия 
(Страгородского). Арзамас: АГПИ, 2012. 170 с.

Центральный архив Нижегородской области (ЦАНО). Ф.1016- Нижегородский губернский 
епархиальный Совет. 1917-1927 гг. Оп.2.Д.170.Л.3.

Центральный архив Нижегородской области (ЦАНО). Ф.1678-Нижегородский губернский 
революционный трибунал. Оп.8. Д.330.Л.4.,Д.331. Л.5.

Центральный архив Нижегородской области (ЦАНО). Ф.56. -Нижегородский губернский 
исполнительный комитет. Оп.1. Д.715. Л.46., Д.1645. Л.32., Л.34., Д.1646. Л.20.

Штриккер Г. Русская Православная Церковь в советское время (1917–1991). Материалы и 
документы по истории отношений между государством и Церковью. М.: Пропилеи, 1995. 400 с.

Об авторе:

Анастасия Алексеевна Горина – помощник ректора ГБОУ ДПО «Нижегородский институт 
развития образования» 603122, Россия, г. Нижний Новгород, ул. Ванеевад. 203.
E-mail: gorinaaa@list.ru.

THE  NIZHNY  NOVGOROD  DIOCESEDURINGTHEC
AMPAIGNFORASEIZUREOFCHURCHES’  VALUESIN  
1921-1922
Anastasia A. Gorina

Institute of the Education Development.
603122, Russia, Nizhny Novgorod, ul. Vaneev, 203.

Abstracts. This paper as illustrated by Nizhny Novgorod province in the first half of the twenties 
of the XX century presents one of the most tragic pages of the relationship between church and state. 



86

Религиоведение

Key words: Hunger in 1921-1922, a kind donation, relief aid, the seizure of churches’ values, 
Nizhny Novgorod Governorate, Archbishop Evdokim (Meshchersky), the Nizhny Novgorod Diocese, 
Church.

The purpose of the Soviet government, which declared the creation of the first-ever atheistic state, 
was a complete elimination of church and religion as cultural, social and world outlook phenomenon. 
Hunger in 1921-1922 was an initial stage and constituted a ground for all further hardline policy of 
the Soviet state in its stance toward a church. In consequence of which a huge number of different 
objects of our Motherland’s historical and cultural heritage were done away with, also during repres-
sions, a large number of believers and priests died. Many years in the Soviet historiography, there was 
a dominant statement that the Russian Orthodox Church opposed transferring the church values, 
which was intended for the relief aid. All actions of the church and appeals of the Patriarch Tikhon 
were subjected to obfuscation. A wide variety of sources, which earlier were strictly confidential, and 
nowadays they become available for researchers, allow objectively analyzing the charity of Russian 
Orthodox Church for the relief aid in 1921-1922. On the basis of regional archive documents, which 
contain statistical data, clergies and lay members records of meetings. The article provides more 
insight on through the campaign for a seizure of churches’ values in the Nizhny Novgorod province, 
also outlines the quantity of the seizure values: how many from them went for the relief aid. The cler-
gies and lay members’ records of meetings of the Nizhny Novgorod province make it clear that their 
desire for relief aid was the optional choice. Printed copies have allowed to establish specific aspects 
of the campaign for a seizure of a church property, to fully consider the process of transition from 
the donation of values for the relief aid before the forced seizure of churches’ values in the region, 
and also to determine a problem of the collaboration of the government and the Nizhny Novgorod 
Diocese.

References:

Abrosimova L.V. Golod 1922 goda i Nizhegorodskaia eparkhiia [Hunger in 1922 and the Nizhny 
Novgorod Diocese]. Nizhegorodskaia starina - Nizhny Novgorod antiquity, 2013, no. 35-36, pp. 125-132 
(In Russian).

Gosudarstvennyi obshchestvenno-politicheskii arkhiv Nizhegorodskoi oblasti (GOPANO) F.1-Nizhe-
gorodskii gubkom VKP (b). Op.1. D.1864 [The State Socio-Political Archive of the Nizhny Novgorod Region 
(GOPANO) F. 1-Nizhny Novgorod Provincial Committee of the CPSU (b). Op. 1. D.1864] (In Russian).

Degteva O.V. Sud’ba Oranskoi ikony Bozhiei Materi [The destiny of the Oranskoj icon of the Mother 
of God]. Nizhegorodskaia starina - Nizhny Novgorod antiquity, 2006, no. 11, pp. 31-35 (In Russian).

Nizhegorodskaia kommuna: ezhednevnaia gazeta Nizhegorodskogo Gubernskogo Komiteta Ros-
siiskoi Kommunisticheskoi Partii i Nizhegorodskogo Gubernskogo i Gorodskogo Sovetov Deputatov 
[Nizhny Novgorod commune: daily newspaper of the Nizhny Novgorod province committee of Russian 
communist party and Nizhny Novgorod province and city council]. Nizhegorodskii Sovet rabochikh i 
krest’ianskikh deputatov [Nizhny Novgorod Council of Workers and Peasants’ Deputies]. N. Novgorod, 
1922. no. 26,48,76,93,103 (In Russian).

Nikitin D.N. Evdokim (Meshcherskii), byvshii arkhiepiskop Nizhegorodskii [Evdokim (Meshchersky), 
the former Nizhny Novgorod Archbishop]. Pravoslavnaia entsiklopediia [Orthodox Encyclopedia]. 2008, 
vol. 17, pp. 115-118 (In Russian).

Pokrovskii N.N., Petrov S.G. Arkhivy Kremlia. Politbiuro i tserkov’, 1922-1925 gg.: v 2 kn. Kn. 2. [Archives 
of the Kremlin: The Political Bureau and the Church. 1922-1925: in 2 books. B. 2]. Moscow, Novosibirsk, 
Russian Political Encyclopedia (ROSSPEN), Siberian Chronograph, 1998. 647 p. (In Russian).

Protoierei Solov’ev V. Sledstvennoe delo Patriarkha Tikhona: sbornik dokumentov po materialam 
Tsentral’nogo Arkhiva FSB RF [Patriarch Tikhon’s investigative cause: The Blue Book of cases of the central 
archive of Federal Security Service (FSB) of Russia]. Moscow, Monuments of historical thought, 2000. 
1016 p. (In Russian).

Titkov E.P. Pervosviatitel’ Tserkvi muchenikov. Zhizn’, trudy i podvigi Patriarkha Sergiia (Stragorod-
skogo) [High priest of the Church of martyrs. Life, works and feats of Patriarch Sergius]. Arzamas, AGPI 
Publ., 2012. 170 p. (In Russian).



87

А.А. Горина

About the Author:

Anastasia A. Gorina – assistant of the head Nizhny Novgorod Institute of the Education 
Development. 603122, Russia, Nizhny Novgorod, ul. Vaneev, 203. E-mail: gorinaaa@list.ru.

Tsentral’nyi arkhiv Nizhegorodskoi oblasti (TsANO). F.1016- Nizhegorodskii gubernskii eparkhial’nyi 
Sovet. 1917-1927 gg. Op.2. D.170. L.3. [Central Archive of the Nizhny Novgorod Region (CANR). F.1016 - 
Nizhny Novgorod Provincial Diocesan Council. 1917-1927 Op.2.D.170.L.3.] (In Russian).

Tsentral’nyi arkhiv Nizhegorodskoi oblasti (TsANO). F.1678-Nizhegorodskii gubernskii revoliutsionnyi 
tribunal. Op.8. D.330.L.4.,D.331. L.5. [Central Archive of the Nizhny Novgorod Region (CANR). F.1678-
Nizhny Novgorod Provincial Revolutionary Tribunal. Op. 8. D.330.L.4., D.331. L.5] (In Russian).

Tsentral’nyi arkhiv Nizhegorodskoi oblasti (TsANO). F.56. -Nizhegorodskii gubernskii ispolnitel’nyi 
komitet. Op.1. D.715. L.46., D.1645. L.32., L.34., D.1646. L.20. [Central Archive of the Nizhny Novgorod 
Region (CANR). F.56. -Nizhny Novgorod Provincial Executive Committee. Op. 1. D.715. L.46., D.1645. L.32., 
L.34., D.1646. L.20.] (In Russian).

Shtrikker G. Russkaia Pravoslavnaia Tserkov’ v sovetskoe vremia (1917–1991). Materialy i dokumenty 
po istorii otnoshenii mezhdu gosudarstvom i Tserkov’iu [Russian Orthodox Church at Soviet times (1917–
1991). Subject matter and documentation of the history of the relationship between state and church] 
Moscow, Propilei Publ., 1995. 400p. (In Russian).



88

РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ

МОЛОДАЯ  БОГИНЯ  В  ДРЕВНЕМ   
ПАНТЕОНЕ  ИНДИИ
И.Т. Прокофьева

Московский государственный институт международных отношений (университет) 
МИД России, 119454, Москва, проспект Вернадского, 76.

Статья посвящена появлению и роли Матери-Индии (Бхарат-мата), 
богини, вошедшей в индусский пантеон лишь в начале XX в. Мать-Индия 
стала воплощением территории страны, главного объединяющего на-
чала многочисленных религиозных общин поликонфессиональной Индии. 
Появившаяся в журналах и массово растиражированная, богиня быстро 
меняла свои имена (Душа родины – Мать Бенгалия – Мать Индия) и облики, 
со временем включив своё изображение (изначально четырёхрукой молодой 
женщины) в очертания Индийского субконтинента. 

Новый облик отражал патриотический настрой нации, желание иден-
тифицировать себя со своей территорией и готовность к самопожерт-

вованию во имя свободы родины. Смешение картографического (геоморфного) и 
антропоморфного образов, визуализирующих новое божество, обеспечило Бхарат-
мате уникальный статус в пантеоне индусских богов, закрепив за ней исключитель-
ное право воплощать и символизировать собой территорию страны. Вписывание 
женской фигуры в контуры географических очертаний страны, её карты, приве-
ло к появлению нового визуального феномена – гео-тела богини, которое, наряду 
с индийским шафраново-бело-зелёным флагом и патриотическим гимном «Ванде 
Матарам» стало одной из важнейших примет национально-освободительного дви-
жения. 

Обретя своих адептов с момента рождения, молодая богиня подтверждает 
свой божественный статус – статуи и храмы, посвящённые ей, можно встретить 
в разных уголках Индии, изображениями богини пестрят страницы журналов и дру-
гих масс-медиа. Не случайно Бхарат-мата стала и первой посланницей индусских 
богов за пределами родины.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-88-100

Ключевые слова: Мать-Индия (Бхарат-мата), индусский пантеон, национальная 
персонификация, антропоморфный образ, геоморфный образ, гео-тело, движение 
свадеши, визуальный символ



89

И.Т. Прокофьева

Бхарат-мата (Мать-Индия, букв. 
Индия-мать) – богиня, олицетворя-
ющая индийскую землю и представ-

ляемая как мать всех на ней живущих – 
является одним из важных и, может быть, 
самых любопытных, персонажей религи-
озной культуры Индии. Появление этого 
нового божества в и без того громадном 
индийском пантеоне случилось всего не-
многим более ста лет тому назад, так что 
по индусским, да и вообще божественным 
меркам, богиня совсем молода. 

Мать-Земля – почти обязательное бо-
жество всех политеистических религий. 
Мирча Элиаде, посвятивший ей главу в 
своей книге «Священное и мирское» пи-
сал: «Этот образ мы встречаем повсюду 
в различных формах и вариациях. Это и 
Terra Mater, или Tellus Mater (лат. Мать 
Земля), хорошо известная из средизем-
номорских религий, которая даёт жизнь 
всему живому. “Я воспою Землю”, – чи-
таем мы в гомеровском гимне Земле, – 
всеобщую мать с прочным основанием, 
почтенную прабабку, вскормившую на 
своей почве все сущее…, именно тебе на-
значено давать жизнь смертным и заби-
рать её у них... А в “Хефорах” Эсхил про-
славляет Землю, которая “взращивает 
всё живое, вскармливает его и вновь по-
лучает от него зародыш нового плода”» 
[Элиаде,1994:97].

Индия, столь щедрая на богов, тоже 
не могла обойтись без подобного персо-
нажа, и её пантеон включает сразу двух 
богинь: Притхиви или Притхви, героиню 
ведийского космогонического мифа пра-
родительницы богов и людей, и Бхуми, 
ради спасения которой от потопа на Зем-
лю в образе вепря Варахи сошёл Вишну и 
поднял тонущую в водах богиню на своих 
клыках. Впрочем, знамениты эти богини 
разве что тем, что дали Земле-планете 
(санскр. притхиви) и земле-суше (санскр. 
бхуми)  свои имена, а чести именоваться 
матерью (санскр. ma, mata) удостоились 
в индусском пантеоне вовсе не эти пра-

матери, а разве что воинственная Дурга 
и жадная до крови, жестокая, но справед-
ливая Кали.

Кто бы мог предположить, что инду-
сам в их многотысячелетнем пантеоне 
богов не хватало? Однако новый сакраль-
ный персонаж пришёлся весьма кстати в 
период формирования национального 
самосознания населяющих её народов и 
затем активно использовался во време-
на подъёма национально-освободитель-
ного движения. Не забыта Бхарат-мата и 
в наши дни, являясь священным симво-
лом независимого существования и объ-
единения всех индийских территорий.

Родилась богиня из картины, а  
точнее – из маленькой акварели, нару-
шив тем самым обычную последователь-
ность, при которой сначала появляется 
божество, а потом его изображения, а 
сами изображения сначала присутству-
ют в качестве почитаемых мурти1 в хра-
мах и лишь потом выходят за его преде-
лы [Davis, 1994: 17– 25]. Бхарат-мата же 
появилась на листе бумаги в виде мо-
лодой женщины в сари, а потом стала 
восприниматься как богиня – символ 
родной земли. Посвящённые же ей хра-
мы были возведены уже гораздо позже. 
Известно, что первым, кто изобразил 
Бхарат-мату, был бенгальский художник 
Абаниндранат Тагор (1871–1951), один 
из основоположников бенгальской шко-
лы живописи, племянник великого Ра-
биндраната Тагора. Нет, впрочем, точных 
данных относительно того, когда именно 
была создана им акварель (индийский 
историк искусства М. Мозумдер относит 
появление акварели к 1902 г. [Mojumder, 
2007: 52]).

Исполненная в новой для индийского 
искусства японской технике «по сыро-
му», она изображала четырёхрукую бо-
гиню. Эти четыре руки как раз и свиде-
тельствуют о «божественности» героини 
рисунка в шафранового цвета сари2. В 
руках богиня держит веды (что, скорее 

1	 Мурти – образ божества в форме скульптурного или живописного изображения.
2	 В первое десятилетие прошлого века шафрановый цвет не ассоциировался ещё с индусским фунда-

ментализмом, как это происходит теперь. Шафрановый цвет одежд считался отличительной чертой 
саньяси, индусских мудрецов-аскетов.



90

РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ

всего, домыслено зрителями или толко-
вателями, так как понять, что за книга 
или манускрипт в её руке, невозможно), 
кусок хлопковой ткани (тоже, по всей 
видимости, домысел исследователей), 
ростки риса и чётки3. Известно лишь 
то, что в 1906 г. копия акварели  А. Таго-
ра под названием «Душа родины»4 (The 
Spirit of the Motherland) была опубли-
кована в одном калькуттском журнале 
[Ramaswamy, 2010: 15].

Многие исследователи полагают, 
что акварель появилась у А. Тагора не 
случайно. Он будто бы предчувствовал 
общественный запрос на новую икону, 
на изображение божества, более тонкое, 
мудрое и изысканное, чем те, что мас-
сово выходят из-под печатного станка 
[Mojumder, 2007: 52]. Поэтому он и ре-
шил соединить индийские символы и 
японскую технику письма, так как вся 
семья Тагоров находилась в то время под 
обаянием японского искусства. Рисунок 
сразу же стал популярным, его литогра-
фировали громадными тиражами, толь-
ко называли теперь Банга-мата («Мать-
Бенгалия»). 

Новое название не прозвучало неожи-
данным – бенгальское общество было в 
это время занято борьбой с разделом сво-
ей, самой большой в Британской Индии, 
провинции на две: Восточную (с преиму-
щественно мусульманским  населением) 
и Западную (где преобладали индусы). 
Простое изменение административного 
деления провинции в рамках общего го-
сударства (тогда уже Британской импе-
рии) вызвало неадекватно бурную про-
тестную реакцию в Бенгалии. Индусское 
население провинции увидело в указе 
лорда Керзона, тогдашнего вице-короля 
Индии, изданном 16 октября 1905 г., по-
сягательство на единство бенгальской 
нации. Калькутта, столица Британской 

Индии и самой провинции, бурлила ещё 
до опубликования указа, но тут она про-
сто взорвалась. Из индусов, составляв-
ших, к слову сказать, меньшинство на-
селения Бенгалии, рекрутировалась её 
культурная и политическая элита, они 
считали, что представляют нацию и её 
интересы, а потому только они и вправе 
выступать от её лица. 

Борьба против раздела Бенгалии вы-
лилась в мощное массовое политическое 
движение, сопровождавшееся насилием. 
Движение это, чтобы быть успешным, 
нуждалось в новых символах, так что 
становится понятным, почему в общем-
то скромная акварель Абаниндраната 
Тагора, мирно хранившаяся в его мастер-
ской в течение трёх лет, вдруг оказалась 
востребованной. Изображённая худож-
ником молодая женщина стала персо-
нифицированным, антропоморфным 
символом Бенгалии, и делить её терри-
торию стало всё равно, что расчленять 
живое тело.

Создание антропоморфного  образа 
территории, так называемая националь-
ная персонификация – известное явле-
ние. Достаточно вспомнить рождённую 
в период Французской революции и 
здравствующую по сей день Марианну в 
фригийском колпаке, олицетворяющую 
Францию; американскую деву Колум-
бию в звёздно-полосатом одеянии; её 
«компатриота» Дядю Сэма в неизменном 
цилиндре; Джона Буля и воинственную, 
с обязательным львом у ног, деву Бри-
танию, имя которой дано по названию 
манифестированной ею территории. 
Молодую женщину с акварели А. Тагора 
восприняли как символ Бенгалии, и она 
стала, по сути, иконой движения сваде-
ши5, как к этому времени называли уже 
развернувшуюся борьбу за сохранение 
единства Бенгалии.

3	 Немыслимый, по словам М. Мозумдера, атрибут индусских богов, свойственный скорее их адептам. 
«Мы не можем представить богиню с чётками в руках» – писал исследователь [Mojumder, 2007: 52–53].
Впрочем, изображения богов, например, богини Сарасвати с чётками-акшмала всё же встречаются.

4	 М. Мозумдер, впрочем, указывает в качестве даты публикации 1905 г. [Mojumder, 2007: 51].
5	 Свадеши – форма национального, а затем и национально-освободительного движения в Индии, 

основным элементом которой является бойкотирование британских товаров и возрождения их мест-
ного производства.



91

И.Т. Прокофьева

В сознании бенгальского общества 
созданный А. Тагором новый женский 
образ визуализировал богиню-мать, к 
которой был обращён гимн Банкима 
Чандры Чаттопаддхъяя «Ванде матарам» 
(«Склоняюсь пред тобою, мать!»). И хотя 
сам художник никогда не претендовал на 
это, но, когда его акварель именно таким 
образом была воспринята в бушующей 
Бенгалии, он не протестовал. Гимн «Ван-
де Матарам» занимает особое место не 
только в истории культуры, но и в исто-
рии национально-освободительного 
движения Индии. Написанный в 1881 г., 
он был включён автором в исторический 
роман «Анандаматх» («Обитель радо-
сти»), вышедший годом позже. 

Через четверть века после своего по-
явления «Ванде матарам» стал гимном 
свадешистов, затем – гимном крупней-
шей политической партии Индийский 
национальный конгресс, а после обре-
тения Индией независимости  получил  
уникальный статус национальной песни 
(не путать с национальным/государ-
ственным гимном6), что зафиксировано 
в конституции страны.

Считается, что мать из гимна – это бо-
гиня Дурга, по крайней мере, единожды 
её имя в нём упоминается («Ты – Дурга, 
держащая оружие разящее в десяти ру-
ках»). Но остаются неназванными, однако 
присутствуют в тексте и другие богини: 
Лакшми («Комола, среди лотосов бреду-
щая»), и Сарасвати («речь и мудрость да-
рующая»). Гимн был положен на музыку 
Р. Тагором (однако есть и другие музы-
кальные версии), но традиционно испол-
няются первые 16 строк, так что до рас-

познавания, осмысления и расшифровки 
метафор, относящихся к помянутым в 
нём другим богиням, дело, как правило, 
не доходит. В то, что гимн посвящён ис-
ключительно Дурге, верил даже Рабин-
дранат Тагор. В 1937 г. в своём частном 
письме С.Ч. Босу, одному из признанных 
лидеров национально-освободительного 
движения, он писал: «По сути своей “Ван-
де матарам” – это гимн богине Дурге. Это 
настолько очевидно, что по этому поводу 
даже не стоит спорить»7. 

Но если посмотреть текст вниматель-
нее, то становится ясно, что речь идёт не 
о богине или богинях, а о родной земле, 
о Бенгалии, которая и есть средоточие 
всех божеств. И хотя автор склоняется 
перед ней в приветственном поклоне, 
взгляд его направлен сверху вниз и объ-
емлет всю её «с высоты птичьего полё-
та». «Ванде матарам» – это, безусловно, 
не религиозный гимн, а патриотическая 
песня, построенная по всем законам жан-
ра и воспевающая всё, что положено вос-
певать в родине: красоту, обильность, 
мощь и мудрость.

Перевод гимна8, написанного то ли на 
санскритизированном бенгальском язы-
ке, то ли на бенгализированном санскри-
те, а скорее – на смеси этих двух языков 
(так как отрывки с санскритскими грам-
матическими и словообразовательными 
формами сменяются пассажами на бен-
гальском), это подтверждает. Он не остав-
ляет сомнения в том, что мать, воспе-
ваемая Б.Ч. Чаттопаддхъяем, – Бенгалия, 
так как дважды упоминается число её  
детей – 70 миллионов9, каковым к сере-
дине XIX в. было население Бенгалии10.

6	 Государственным гимном Индии стала песня Р. Тагора «Властитель дум народных, слава тебе!».
7	 См. текст письма URL: http://bhartiyasanskriti.wordpress.com/2010/04/24/vande-matram-2/ (дата обра-

щения: 7.07.2018).
8	 Полный перевод «Ванде матарам», сделанный автором статьи с языка оригинала, а не с английского 

перевода, выполненного Ауробиндо Гхошем, см. в [Прокофьева, 2014: 576].
9	 В эти 70 миллионов входили, естественно, и мусульмане, мало того, они составляли большинство 

населения провинции. При этом мусульмане, сначала довольно спокойно воспринявшие роман Чат-
топаддхъяя, после того, как «Ванде матарам» стал лозунгом движения свадеши, особенно самых ра-
дикальных его участников, устраивавших, борясь с британскими властями и товарами, мусульманские 
погромы, резко изменили своё отношение к роману. И во время межобщинных беспорядков в про-
винции в 1937 г. даже предали его публичному сожжению [Dasgupta, 2011: 358–359].

10	 Выражение «Мать 70 миллионов детей» стало поэтическим синонимом Бенгалии, к нему прибегал и Та-
гор, хотя население Бенгалии к моменту, когда он писал свои стихи, уже сильно превышало это число. 



92

РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ

Так что Мать из «Ванде матарам» и с 
рисунка А. Тагора стали символами борь-
бы с разделом Бенгалии, до сегодняшне-
го дня считающейся в западной её части 
(индийский штат Западная Бенгалия) са-
мой славной страницей её истории. Вос-
точная же Бенгалия, нынешнее незави-
симое государство Народная Республика 
Бангладеш, реже вспоминает и объектив-
нее воспринимает события тех лет, так 
как именно тогдашняя победа в борьбе 
за единство провинции послужила, как 
ни парадоксально это прозвучит, спуско-
вым крючком будущего раздела Британ-
ской Индии на два государства. Следова-
тельно, и того, что Восточная Бенгалия 
стала частью Пакистана11. Впрочем, му-
сульмане, населяющие восток Бенгалии, 
отношения ни к этой победе, ни к богине, 
о которой идёт речь, не имеют.

Довольно скоро героиня нашего рас-
сказа ещё раз изменила имя и из Банга-
маты превратилась в Бхарат-мату, то 
есть Мать-Индию. Превращение это 
произошло весьма быстро: литогра-
фические мастерские перепечатывали 
картинку А. Тагора и подписывали её 
именно таким образом. И ещё в Бенга-
лии богиня с новым именем, несмотря 
свой по-прежнему миролюбивый облик, 
становится героиней довольно воин-
ственных свадешистских гимнов. Один 
из певцов свадеши, бенгальский поэт, 
музыкант и драматург Двиджендралал 
Рай (1863–1913) посвятил новой богине 
гимн «Dhao dhao samara khetre» (Беги, 
беги на поле брани!), скорее напоминаю-
щий боевой клич:

Беги, беги на поле брани!
Встань на защиту попранной веры.
Услышь, как зовёт тебя Бхарат-мата.
Искупайся в потоках крови врагов – 
Обагри Хиндустан их кровью!
Возьми своё боевое оружье, 
Услышь звук горна, зовущего к бою.

Жизнь положи во имя славы
Бхарат-маты и Матери-Кали!

Гимн Д. Рая – первый, но не единствен-
ный, где образ Бхарат-маты связывается 
не с богиней Дургой, а с почитаемой бен-
гальцами Кали, не менее воинственной, 
но более кровожадной. Изменение име-
ни выглядит логичным – борьба с разде-
лом Бенгалии завершилась, провинция 
осталась единой: в 1908 г. это произошло 
де-факто, а в 1911 г. – де-юре. Начина-
ется уже общеиндийское национально-
освободительное движение, которое 
тоже нуждалось в своих символах.

Новое имя богини, однако, звучит уди-
вительно: слово бхарат, используемое 
для названия Индии, почти во всех язы-
ках которой имеется категория рода, от-
носится к мужскому роду. И это логично, 
ведь оно восходит к имени легендарного 
царя Бхараты, деяниям потомков кото-
рого посвящён древнеиндийский эпос 
«Махабхарата». Весьма странным поэто-
му выглядит добавление к нему слова 
«мать». Это всё равно, что называть Рос-
сию «батюшкой», а не «матушкой». Но 
имя прижилось и лишь в последнее вре-
мя стало вызывать дискуссии в Интер-
нете12. Единственный случай употребле-
ния слова «мать» с топонимом мужского 
рода – это идущая из русских летописей 
фраза «Киев – мать городов русских». Но 
тут всё объяснимо: «мать городов» – не 
очень удачная калька греческого сложно-
го слова «метрополия» (от греч. μήτηρ –  
«мать» и πόλις – «город»), по-гречески 
«метрополия» – «мать-город», а не «мать 
городов», однако «мать», даже не явля-
ясь стержневым словом сочетания, всё 
же в нём присутствует. 

Новое имя героини пришло из бен-
гальской литературы, – так называлась 
патриотическая пьеса Кирана Чандры 
Банерджи13, поставленная в Калькутте 
в 1873 г. Место рождения будущей боги-

11	 И оставалась в составе Пакистана до 1971 г., когда в результате освободительной войны эта его про-
винция обрела независимость.

12	 См., например: URL: http://qna.rediff.com/questions-and-answers/why-india-is-called-bharat-matha-a-
female-name/5049787/answers (дата обращения: 9.07.2018).

13	 Кроме создания этой пьесы К. Ч. Банерджи ничем не прославился, поэтому не удалось найти даже дат 
его жизни.



93

И.Т. Прокофьева

ни тем самым является установленным. 
Персонаж с таким именем мог появить-
ся только в Бенгалии, ибо прибавить к 
слову мужского рода слово «мать» мог 
только бенгалец, то есть человек, в чьём 
языке категория рода отсутствует!

Однако изменившей своё имя ещё 
в Бенгалии богине вскоре предстоя-
ло изменить и свой облик и пересе-
литься в другую область – из Бенгалии 
Бхарат-мата перенеслась на юг Индии, 
в Мадрас (нынешний Ченнаи, штат Та-
милнаду). Разбуженное бенгальским 
движением свадеши и вдохновляемое 
поэтом-трибуном Баради (так звучит 
по-тамильски его имя – Субрамания Бха-
рати, 1882–1921), тамильское общество 
тоже ощутило в первое десятилетие XX в. 
мощный патриотический подъём. Все но-
вые идеи – а это были идеи объединения 
вокруг новой религии – национализма и 
патриотизма, выплёскивались на стра-
ницы еженедельника «Индия», издавае-
мого Баради с 1906 по 1910 г. в Мадрасе, а 
потом и во французской колонии Понди-
шери, расположенной по соседству. И вот 
20 апреля 1907 г., накануне тамильского 
Нового года, на обложке журнала появ-
ляется картинка, изображающая покло-
нение новой богине. Названа она была 
Богиней Нового года, но, по сути, была 
уже знакомой нам Бхарат-мата.

Картинка, сопровождавшаяся сти-
хами, которые заканчивались словами 
«Ванде матарам»14, на фоне индийской 
природы изображала людей, почтитель-
но склонившихся перед сидящей жен-
щиной в сари, опирающейся на неболь-
шой земной шар (или глобус). Он был 
повёрнут так, что видны на нём были 
только очертания Индии. Публикация 
из «Индии» впервые изображала боги-
ню рядом с картой страны. Идея связи 
богини-матери и географической карты 
оказалась настолько плодотворной, что, 
начиная с этой публикации в мадрас-
ском еженедельнике и до сегодняшнего 
дня появляется множество картин, впи-
сывающих Мать-Индию в очертания по-

луострова Индостан.
Если на первом рисунке, опублико-

ванном С. Баради, богиня лишь сосед-
ствует с абрисом Индии на глобусе, то 
через два года (апрель 1909 г.) в том 
же журнале женская фигура уже будет 
полностью вписана в контуры страны: 
венец на голове четырёхрукой богини с 
детьми на коленях упирается в Кашмир 
(область на севере страны), а ступни 
ног, видные из-под сари, стоят на крайне 
южной оконечности полуострова. С этой 
картинки начинается то, что индийско-
американская исследовательница С. Ра-
масвами называет геоморфным изобра-
жением, созданием гео-тела (geo-body) 
божества [Ramaswamy, 2010: 8], когда 
персонифицируется («антропоморфи-
зуется», по терминологии Рамасвами) 
сама территория. Бхарат-мата стано-
вится не символом, а сутью индийской 
земли, произрастая из неё и принимая её  
форму. 

Желание не просто связать божество-
символ с географическими реалиями 
страны, а отождествить их создаёт но-
вую иконографию, воспринятую и разви-
ваемую на протяжении века. В главную 
идею тождества земли и её богини может 
вписываться любая другая, патриоти-
ческая и представляющаяся художнику, 
часто анонимному, максимально акту-
альной для данного момента мысль. Так, 
в рисунке первой «гео-матери» (а её имя 
Бхарат-мата, написанное североиндий-
ским письмом деванагари, уже указано), 
о котором шла речь, проводится идея 
общей заботы родины о представителях 
разных конфессий. Мало того, что в океа-
не, у ног богини, изображены две лодки, 
в каждой из которых находятся по два 
обнимающихся человека, судя по одеж-
де – индус и мусульманин, а надписи на 
флагах в кормовой части лодок на та-
мильском и телугу призывают противо-
стоять религиозной разобщённости. Но 
и сама Мать-Индия в одной из четырёх 
своих рук держит знамя с надписью араб-
ской вязью «Allahuakbar» («Бог велик!»). 

14	 Тем самым первая небенгальская богиня-мать даже на юге Индии сразу оказалась связанной со стро-
ками гимна Б.Ч. Чаттопадхъяя.



94

РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ

Явный кивок в сторону ислама уравно-
вешен свадешистским лозунгом «Ванде 
матарам», расположенным на картинке 
где-то в районе Гималаев [Ramaswamy, 
2010: 21].

Картинка из журнала С. Баради пока-
зывает, как мало ещё полагались на чи-
сто зрительное восприятие безымянный 
автор и сам редактор: ни одна мысль, 
даже главная (обожествление геогра-
фического пространства страны), не до-
вольствуется только визуальными сред-
ствами. Везде есть словесная подпорка, 
вербальное объяснение изображённого. 
Символов, и без того явных, да ещё и под-
держанных словами, в чёрно-белой кар-
тинке явный переизбыток, словно бы ху-
дожник решил высказать в нём всё, что 
знает и думает о настоящем и будущем 
страны и о путях преодоления нынеш-
них проблем. Единственные, кто остаёт-
ся без вербальных помет, – это дети на её 
коленях. Дети – сами объяснение того, 
почему изображённая женщина названа 
матерью. Но и это идея, содержащаяся 
в пока ещё наивном и снабжённом тек-
стовыми комментариями рисунке, при-
шлась кстати: со временем появится це-
лая серия изображений Матери-Индии с 
ребёнком на руках – своего рода индий-
ская мадонна с младенцем. 

Мадонна, впрочем, появляется тогда, 
когда опубликованные Баради рисунки 
стали известны за пределами Мадраса. 
Самый проникновенный образ матери с 
младенцем на руках принадлежит Сри-
паду Дамадару Сатвалекару. Это уже не 
газетный рисунок, а картина, написанная 
маслом в 1917 г.: женщина в белом вдо-
вьем сари держит на коленях обнажённо-
го младенца, тянущего к ней ручки. Жен-
щина сидит на отроге скалы; бегущие с 
гор, расположенных за её спиной, потоки 
воды изливаются в море; небо, покрытое 
тучами, разорвано пробившимся через 
них солнечным лучом, освещающим ре-
бёнка. На то, что эта женщина – Бхарат-
мата, указывает её поза и складки сари, 
точно повторяющие контуры полуостро-
ва. Левая нога устало опущена на Цейлон, 
который часто присутствует на геоизо-
бражениях Матери-Индии.

Со временем сотни изображений си-
дящей или стоящей Матери-Индии в 
разного цвета одеяниях стали неотъем-
лемой частью индийского визуального 
ландшафта: 

–	 с ребёнком или без, с флагом в 
руке или без него;

–	 иногда в сопровождении льва 
(причём не безгривого индийского, а аф-
риканского, с гривой, точно такого, как 
на изображениях Девы Британии);

–	 в одиночестве или в компании 
национальных лидеров, но обязательно 
воспроизводящей своей фигурой, позой, 
складками сари географические конту-
ры страны. 

Перенасыщенность этих изображе-
ний символами, которая идёт от перво-
го геоморфного рисунка из мадрасского 
журнала, только теперь ещё с добавле-
нием  цвета, раздражала бы в любой дру-
гой культуре, но в Индии с её визуальной 
необузданностью воспринимается почти 
как должное. Неудивительно, что с при-
ходом к власти в 2014 г. Бхаратийя джа-
ната парти (Индийская народная партия, 
БДП), декларирующей патриотизм, на-
ционализм и возврат к исконности, чис-
ло матерей-карт возрастает. Геоморфная 
мать из уникального визуального про-
екта, основанного на оригинальной идее 
совместить в одном образе персонифи-
цированный и географический символы 
нации, превращается в семантического 
монстра, который, обретая всё новые и 
новые символы, может окончательно по-
терять смысл.

Обилие геоморфных изображений 
Матери-Индии, создание особой иконо-
графии, своего рода сакрализация кар-
ты, а, следовательно, территории, этой 
картой отображаемой, – часть процесса 
создания общенациональной террито-
риальной идентичности. Так сказать, 
продолжение национальной, патриоти-
ческой политики, только другими, визу-
альными, средствами. Гео-матери, изо-
бражаемые повсеместно, должны были 
выработать у народа чувство принадлеж-
ности к той территории, на которой они 
родились и живут, что в такой многона-
циональной, многоязыкой и многокон-



95

И.Т. Прокофьева

фессиональной стране, какой является 
Индия, едва ли не единственное сбли-
жающее всех начало. Однако визуальная 
гиперсимволизация образа может дать 
обратный эффект – под тяжестью рели-
гиозной и государственной символики 
первоначально объединяющая направ-
ленность образа вполне может привести 
к обратному эффекту.

Бхарат-мата и в Калькутте (в 1906 г.), 
и через год в Мадрасе появилась в журна-
лах, которые являются привычной сфе-
рой обитания любого пропагандистского 
проекта, каким по сути Мать-Индия и яв-
лялась. Можно даже допустить, что Аба-
ниндранат Тагор создавал свою «Душу 
родины/ Мать-Бенгалию / Мать-Индию» 
в каких-то иных целях. Например, чтобы 
попробовать новую технику письма ак-
варелью по влажной поверхности бума-
ги («по влажному» или «по мокрому») и 
увидеть, как расплываются пятна красок 
по листу и получаются лёгкие, прозрач-
ные цветовые оттенки с мягкими пере-
ходами. 

Это предположение не столь уж не-
реально – художник очень скоро разо-
чаровался в политике, увидев, что она 
несёт насилие и кровь, и в своих лекциях 
в калькуттском университете убеждал 
слушателей в том, что главная функция 
искусства – чисто эстетическая. Однако 
в истории индийского искусства, да и в 
истории Индии вообще он остаётся, пре-
жде всего, визуализатором индийской 
идентичности и создателем националь-
ного символа, отцом новой богини. Мо-
жет быть, по первоначальной задумке 
он вовсе и не собирался иллюстрировать 
гимн из «Обители радости». Но, опубли-
ковав акварель в 1906 г., когда полити-
ческие страсти уже кипели по всей про-
винции и толпы возбуждённых людей 
скандировали на митингах «Ванде ма-
тарам!», он не мог не понимать, что его, 
такой камерный и маленький рисунок, 
придётся очень кстати. И он будет одно-
значно воспринят как ещё один символ 
борьбы за единство бенгальской терри-
тории.

Персонифицированные образы тер-
риторий становятся общенациональ-

ными только в публичном простран-
стве, где, как утверждал Ю. Хабермас 
[Habermas, 1989], посредством опреде-
лённым образом организованной ком-
муникации осуществляется контакт 
граждан и вырабатывается их позиция 
по вопросам социальной жизни. К пу-
бличному пространству, по Хабермасу, 
прежде всего относится пресса. Поэтому 
местом рождения и антропоморфной, 
и антропо-геоморфной Матери-Индии 
можно считать именно её. Однако даже 
в больших городах, как та же Калькут-
та, газеты и журналы выходили совсем 
небольшими тиражами (речь не идёт о 
тогдашней проправительственной ан-
глийской прессе), да и качество печати 
не позволяло сколько-нибудь удовлет-
ворительно репродуцировать работы 
художников. И тогда на помощь пришли 
литографические мастерские. 

Литография уже была достаточно 
известна в Индии, станки работали на 
полную мощность, и всегда находились 
покупатели. К началу XX в. революцию 
в литографском деле Индии совершил 
траванкурский художник Раджа Рави 
Варма. Он не только приобрёл в Герма-
нии самый современный станок, позво-
лявший работать с 14-ю цветами вме-
сто обычных четырёх, но и задал своим 
трудам новую художественную планку, 
размножая не популярные «немецкие 
картинки» фривольного содержания, а 
собственные картины на исторические и 
мифологические сюжеты. 

Публика (а это была весьма раз-
ношёрстная и демократичная публи-
ка – олеографии стоили дёшево) была 
готова покупать богов и украшать ими 
свои жилища. Поэтому новорождённая 
богиня, тогда ещё её звали Банга-мата 
(Мать-Бенгалия), поселилась в калькутт-
ских литографических мастерских. К со-
жалению, очень трудно проследить все 
шаги развития образа Матери-Бенгалии 
и её превращения в Мать-Индию, так 
как почти невозможно найти сколько-
нибудь солидную подборку олеографий. 
В калькуттских музеях их нет – литогра-
фия считалась низким искусством (мож-
но сказать, и не искусством вовсе), по той 



96

РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ

же причине не издавались альбомы. Но 
судя по единственному изданию олео-
графий, обнаруженных в частных кол-
лекциях [Neumayer, Schelberger, 2003], 
Банга/Бхарат-мата стала многократно 
репродуцироваться. Правда, изначально 
шафрановое сари варьировало цвет от 
красного до почти коричневого. 

Раздел Бенгалии де-факто был отме-
нён, но провинция не успокоилась – борь-
ба за сохранение единства территории 
плавно перетекла в антиколониальное 
движение, так что потребность в иконах, 
поднимающих на борьбу, не ослабевала, 
а олеография из простой картинки пре-
вратилась в организатора политическо-
го сопротивления. Бхарат-мата претер-
певала метаморфозы и в Калькутте, не 
дойдя, правда, до геоморфизма. Она то 
теряла две из четырёх своих рук, то обре-
тала ещё четыре, временами рядом с ней 
был лев, вахана15 богини Дурги, иногда 
в одной из рук появлялся трёхцветных 
флаг независимости. 

На бенгальских литографиях Бхарат-
мата – не просто портрет, а участница 
событий, так как в каждой из политиче-
ских литографий, напечатанных с 1908 
по 1950 гг., представлен определённый 
сюжет. На одной литографии она держит 
на коленях своего любимого сына Ма-
хатму Ганди, обнимая его одной рукой, 
тогда как в трёх остальных у неё цветок, 
индийский флаг и раковина. При этом 
она сидит на каком-то шаре, поднимаю-
щемся над облаками. Шар можно было 
бы принять за Землю, а в Матери-Индии, 
фигура которой сужается к низу, увидеть 
намёк на геоморфизм, но тогда пришлось 
бы считать, что север Индии находится 
где-то на Северном полюсе. 

На другой (в той же позе, что Махат-
ма на предыдущей) на коленях Матери-

Индии сидит другой, столь же любимый 
сын Нетаджи Субхас Чандра Бос16. По всей 
видимости, любимые сыновья на коле-
нях Матери-Индии – популярный сюжет, 
и жаль, что нельзя узнать, были ли дру-
гие политические лидеры, которых дер-
жала в своих объятьях Бхарат-мата. Но 
ясно, что Мать-Индия одинаково прием-
лет все виды антиколониальной борьбы: 
и сатьяграху17 Ганди, и вооружённое со-
противление Нетаджи. 

На третьей картинке Бхарат-мата, 
из-за которой выглядывает свирепей-
шего вида лев, благословляет Нетаджи 
на борьбу, передавая в его руки оружие. 
Ещё на одной – она глядит с небес на Не-
таджи, пересекшего со своими войсками 
границу Индии и поднявшего индийский 
триколор в Моиранге, в Манипуре. На па-
мятной доске перед командующим Ин-
дийской национальной армией надпись: 
«Ты индиец? Тогда остановись на минуту 
перед этим монументом. Здесь впервые 
на земле Британской Индии был водру-
жён флаг независимой Индии. 18 марта 
1944 г.». 

Иконография бенгальской Матери-
Индии включает ещё один распростра-
нённый сюжет – пиета по-индийски. 
Подобно Богоматери, оплакивающей 
снятого с креста Христа, держа его мёрт-
вое тело на коленях, она оплакивает уби-
того Ганди. Тот лежит окровавленный в 
своих неизменных круглых очках, а ря-
дом с ним – выпавший из рук посох, веро-
ятно, тот самый, с которым он совершал 
свой Соляной поход18. Слёзы текут из её 
полуопущенных глаз на грудь «уснувше-
го вечным сном Бапуджи («отца», как на-
зывали Ганди в стране)», как гласит бен-
гальская надпись под картинкой. Мать 
на этой литографии двурукая, что только 
усиливает её сходство с Девой Марией. 

15	 В индусской мифологии – ездовое животное бога.
16	 Субхас Чандра Бос (1897–1945) –один из самых известных и популярных лидеров национально-

освободительного движения Индии. В народе именовался Нетаджи – «вождь».
17	 Сатьяграха -возглавляемая М. Ганди ненасильственная формы национально-освободительной борь-

бы.
18	 Соляной поход – один из известнейших эпизодов сатьяграхи в Индии, когда в период с 12 марта по 

5 апреля 1930 г. Махатма Ганди со своими последователями прошёл пешком от Ахмадабада (штат 
Гуджарат) до селения Данди на побережье Аравийского моря, где участники похода стали демонстра-
тивно, в знак нарушения колониальной соляной монополии, выпаривать соль из морской воды. 



97

И.Т. Прокофьева

Другая литография на тему прощания 
называется «Память о шахидах» (вполне 
приемлемое слово даже для индусов Бен-
галии, обозначающее каждого, кто погиб 
за родину или высокую идею). Джава-
харлал Неру приносит богине жертву: на 
жертвенных блюдах – головы казнённых 
борцов за независимость, а рядом с ними 
горит лампадка и цветы на других блю-
дах. Восьмирукая Бхарат-мата держит в 
каждой по флагу: это флаг Индии, флаг 
Индийского национального конгресса с 
прялкой, флаг Британского Содружества 
и несколько флагов с надписью «Ванде 
матарам». Картина производит жутко-
ватое впечатление – все головы принад-
лежат казнённым совсем молодыми бен-
гальским революционерам, имена и лица 
которых хорошо известны всем в стране.

Вот так богиня-мать переселилась на 
маленькие бумажные листки размером 
примерно 20 на 15 см и продолжала вы-
полнять свою патриотическую миссию 
– сплачивать индийцев вокруг идеи не-
зависимости. Литографии, заменявшие 
индийцам первой половины XX в. прессу 
и будущее телевидение, держали их в кур-
се событий и создавали эмоциональный 
настрой, пробуждая гордость, радость, 
сострадание и горечь от потерь. Авторы 
рисунков были бы сегодня блестящими 
телерепортёрами, умеющими уловить 
запросы публики и «продать им картин-
ку», способную вызвать нужное настрое-
ние, нужную оценку и спровоцировать 
соответствующую реакцию, так как они 
на практике освоили ещё не сформу-
лированные тогда законы масс-медиа. 
Мать-Индия оказалась очень подходя-
щим персонажем для достижения целей 
освободительного движения, требую-
щего от человека риска и самопожерт-
вования, что невозможно без должной 
эмоциональной подпитки. Иконогра-
фия антропоморфной Матери-Индии не 
столь унифицирована, как геоморфной, 
но она легко распознаётся из контекста 
изображённого на литографии сюжета.

Бхарат-мата завладела ещё одной 
сферой общественного пространства –  
городской площадью. На площадях, 
правда, она являет себя не в своем гео-

морфном, а изначальном, антропоморф-
ном обличье. В одной из строк «Ванде 
матарам» Банким Чандра Чаттопаддхъяй 
обещал богине-матери: «Изваянья твои 
поставлю в разных храмах моей земли». 
Это обещание было исполнено следую-
щими поколениями: в Индии установле-
ны памятники рождённой поэтическим 
воображением великого индийца герои-
ни. Статуя Матери-Индии установлена 
в Каньякумари, городе в Тамилнаду, на 
самой южной точке Индии – мысе Комо-
рин. Статуя эта очень заметная, потому 
что раскрашена в яркие цвета: красное 
сари и бирюзовая блузка, а в руке – трёх-
цветный индийский флаг.

Памятник богине стоит в Янаме (Пу-
дучерри), и местные жители гордятся 
тем, что их памятник Матери-Индии – 
самый высокий в Индии. Он установлен 
на поддерживаемой столбами террасе и 
представляет собой бронзовую Мать, с 
ней рядом лев, а в руке, как и положено, 
государственный флаг. 	Тамилнаду и Пу-
дучерри (бывшая французская колония 
Пондишери) – те области, где жил и рас-
пространял свой еженедельник С. Бара-
ди, давший богине второе рождение и 
поспособствовавший её преображению. 
Он же первым задумался о скульптурном 
изображении богини и заказал скуль-
птору её маленькую фигурку, дав для 
образца рисунок Абаниндраната Тагора. 
Теперь же в его родном краю стоят сразу 
две больших богини!

Самая молодая индийская богиня 
первой из всего пантеона была удостое-
на чести представлять страну за гра-
ницей – её статуя была установлена в 
Бельгии, в государственном парке (Stats 
park) Антверпена, так что обещание бен-
гальского писателя оказалось не просто 
выполненным, но и перевыполненным –  
тот говорил об изваяниях в храмах его 
родной земли. А Бхарат-мата получила 
статус представителя государства за его 
пределами, как Махатма Ганди, статуями 
которого обзавелись многие государства 
мира.

На протяжении всей статьи я называ-
ла Бхарат-мату богиней. Таковой её по-
читают в Индии, никак не обосновывая и 



98

РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ

не доказывая. Для того, чтобы стать бо-
гом в индуизме, где нет «церковной» ор-
ганизации, иерархии и единого канона, 
надо, чтобы богом считали. Это и произо-
шло с Бхарат-матой. Столь вовремя поя-
вившуюся молодую женщину с акварели 
приняли и возвеличили, ею заполнили 
пустую клетку в божественном пантео-
не. От олицетворения родной земли до 
обожествления её – всего один шаг, и шаг 
этот был сделан. Гимны, обращённые 
к богине есть, изображения тоже есть и 
во множестве, значит, есть и божество. 
Общество, даже монотеистическое или 
и вовсе афейское, нуждается в сакраль-
ном, постоянно порождая его особенно 
в сложные, критические моменты своей 
жизни. Сакрализуется власть, отдельные 
личности, освободительные войны, не-
которые эпизоды истории19. А в обще-
стве политеистическом, с «незакрытым 
списком богов» этот процесс и вовсе не-
сложен. 

Но если доказательства «божествен-
ности» Бхарат-маты индусам не нужны, 
то нужны хотя бы свидетельства. А тако-
выми в Индии являются храмы. Храмы, 
посвящённые Матери-Индии, действуют 
в священных городах Варанаси (штат 
Уттар-Прадеш) и Харидваре (штат Утта-
рак ханд), где тоже установлены извая-
ния богини. Первый храм открывал сам 
Махатма Ганди в 1936 г. На открытии он 

выступил с пламенной речью, в которой 
сказал: «Я надеюсь, что этот храм будет 
космополитической платформой для лю-
дей всех религий, каст, я уверен, включая 
хариджанов20, и сделает большое дело в 
достижении единства представителей 
разных религий, а также мира и любви в 
стране»21. 

В храме не только находится мурти 
богини, но и рельефная карта Индии, с 
которой Бхарат-мата так тесно связана 
в представлении индийцев. Суперсовре-
менный семиэтажный храм в Харидваре 
в 1983 г. открывала премьер-министр 
Индира Ганди. На первом этаже мурти 
богини с чашей молока в одной руке и 
ростками риса в другой, что позициони-
рует её как мать-кормилицу. Остальные 
этажи, на которые «прихожан» достав-
ляют лифты, посвящены разным богам, 
персонажам из индийского эпоса, поли-
тическим лидерам и национальным ге-
роям, то есть всем, кем гордится государ-
ство. А объединяет их всех Мать-Индия. 
Так молодая богиня выводится едва ли 
не на роль верховного божества. И размах 
храма, и концепция, лежащая в основе 
его открытия, и лицо, его открывавшее, 
свидетельствуют о том, что Бхарат-мата 
превращается в государственный сим-
вол. Может быть, именно поэтому она и 
явилась первым послом индусских богов 
за границей.

19	 Об обосновании и сущности этих процессов см. [Зенкин, 2014].
20	 Хариджаны – неприкасаемые, парии, совр. название – далиты (угнетаемые, притесняемые).
21	 См. подробнее URL: https://www.academia.edu/29462543/Mahatma_Gandhi_and_Bharat_Mata_Ki_Jai (дата 

обращения: 28.06.2019). 

Список литературы:

Зенкин С.Н. Небожественное сакральное. Теория и художественная практика. М.: Из-во РГГУ, 
2014. 537 с.

Прокофьева И.Т. Не вообще, а в частности // Портрет и скульптура. Визуализация территорий, 
идеологий и этносов через материальные объекты (I том проекта «Под небом Южной Азии», 
руководитель И. Глушкова) / отв. редактор И.Т.Прокофьева. М.: Наука-Восточная литература, 2014. 
С. 573-586. 

Элиаде М. Священное и мирское. М.: Изд-во МГУ, 1994. 144 с. 
Dasgupta Subrata. Awakening. The Story of the Bengali Renessance. L.: Random House India, 2007. 

477 p.



99

И.Т. Прокофьева

Davis Richard H. Lives of Indian Images. Princeton: Princeton University Press, 1997. 352 p.
Habermas J. The Structural Transformation of the Public Sphere: An Iinquiry into a Category of Bour-

geois Society. Cambridge: The MIT Press, 1989. 326 p.
Mojumder Monosij. The Partition of Bengal and Bengali School Art // Contesting Colonialism. Parti-

tion and Colonialism Re-Visited / Tapati Sengupta, Shreela Roy (eds.). New-Delhi: MacMilan India LTD, 
2007. 268 p.

Neumayer E., Schelberger C. Popular Indian Art. Raja Ravi Varma and the Printed Gods of India. New-
Delhi: Oxford University Press, 2003. 184 p.

Ramaswamy Sumathi. The Goddess and the Nation. Mapping Mother India. Durham NC: Duke Uni-
versity Press, 2010. 400 p.

Об авторе:

Прокофьева Ирина Тенгизовна – к.филол.н., доцент кафедры индоиранских и африканских 
языков МГИМО МИД России (Россия, Москва). Научные интересы: лингвистика, индийская 
филология, история культуры Южной Азии.Е-mail: iprok@mail.ru.

THE  YOUNG  GODDESS  IN  THE  ANCIENT  
PANTHEON  OF  INDIA
I.T. Prokofieva

Moscow State Institute of International relations (University) of the Ministry of Foreign 
Affairs Russian Federation. 119454? Moscow, Prospekt Vernadsky, 76.

Abstracts. The paper covers the origin and functioning of ‘Mother India’ (Bharat Mata) – the god-
dess, who joined the ancient and vast Hindu pantheon only in the beginning of the XX century. ‘Moth-
er India’ emerged as the embodiment of national territory, and the universal symbol of the country’s 
diverse communities. Paraded in various media, the new goddess swiftly changed her names (from 
the Spirit of Motherland through Banga Mata on to Bharat Mata) and appearances, incorporating 
the map shape of the subcontinent into the portrait of the original four-handed young woman.The 
new image reflected the nation’s patriotic trend of collective self-identification with Indian territory 
and the desire to surrender lives for its freedom. Exploiting the mutual entanglement of the carto-
graphic and anthropomorphic images, Mother India is distinguished from from the other members 
of Hindu pantheon, which guarantees her unique status as the only embodiment and symbol of the 
national territory. The graphic integration of the woman and the map brought into existence the new 
phenomenon of ‘Geo-body’ to become yet another symbol of the Indian struggle for independence 
together with the saffron-white-green flag and ‘VandeMataram’ song. In addition to the traditional 
forms of devotion (statues and temples) across India, the image of Bharat Mata spread through mass 
media and became the first envoy of Hindu gods abroad.

Key words: Mother India (Bharat-mata), Hindu Pantheon, national personification, anthropo-
morphic image, geomorphic image, geo-body, swadeshi movement, visual symbol



100

РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ

References:

Zenkin S.N. Nebozhestvennoe sakral’noe. Teoriia i khudozhestvennaia praktika [Undivine Sacred. The-
ory and Artistic Practice]. Moscow, Publishing house of the Russian State Humanitarian University, 2014. 
537 p. (In Russian).

Prokof’eva I.T. Ne voobshche, a v chastnosti [Not at all, but in particular]. Portret i skul’ptura. Vi-
zualizatsiia territorii, ideologii i etnosov cherez material’nye ob”ekty (I tom proekta «Pod nebom Iuzhnoi 
Azii», rukovoditel’ I. Glushkova) [Portrait and sculpture. Visualization of territories, ideologies and ethnic 
groups through material objects (I volume of the project «Under the Sky of South Asia», leader I. Glush-
kova)] / rev. Editor I.T. Prokofiev. Moscow, Science-Oriental Literature, 2014. pp. 573-586 (In Russian).

Eliade M. Sviashchennoe i mirskoe [Sacred and worldly]. Moscow, Publishing house of Moscow State 
University, 1994. 144 p. (In Russian).

Dasgupta Subrata. Awakening. The Story of the Bengali Renessance. London, Random House India, 
2007. 477 p.

Davis Richard H. Lives of Indian Images. Princeton, Princeton University Press, 1997. 352 p.
Habermas J. The Structural Transformation of the Public Sphere: An Iinquiry into a Category of Bour-

geois Society. Cambridge, The MIT Press, 1989. 326 p.
Mojumder Monosij. The Partition of Bengal and Bengali School Art. Contesting Colonialism. Partition 

and Colonialism Re-Visited / Tapati Sengupta, Shreela Roy (eds.). New-Delhi, MacMilan India LTD, 2007. 
268 p.

Neumayer E., Schelberger C. Popular Indian Art. Raja Ravi Varma and the Printed Gods of India. New-
Delhi, Oxford University Press, 2003. 184 p.

Ramaswamy Sumathi. The Goddess and the Nation. Mapping Mother India. Durham NC, Duke Uni-
versity Press, 2010. 400 p.

About the Author:

Prokofieva Irina T. – PhD in Philology, Associate Professor of the Department of Indo-Iranian 
and African Languages, MGIMO-University (Russia, Moscow). Spheres of Interest: linguistics, Indian 
philology, history of South Asian culture. E-mail: iprok@mail.ru.



101

Культурология

СЛОЖНОСТЬ  КАК  АНТРОПОКУЛЬТУРНЫЙ  
ФЕНОМЕН
П.В. Ополев

ФГБОУ ВО «Сибирский государственный автомобильно-дорожный университет» 
«СибАДИ», пр. Мира, д. 5, г. Омск, 644080,Россия.

Мир усложняется, что находит своё подтверждение как в сфере есте-
ственного, так и в сфере искусственного. Усложнение можно считать 
одной из ключевых характеристик процесса развития, а сложность – по-
казателем отличия одной ступени развития от другой. Однако если объ-
ективное усложнение материально-технической культуры человечества 
видится очевидным, то правомерность утверждений об усложнении ду-
ховной культуры требует обсуждения. Научно-технический прогресс обна-
руживает ряд патологических процессов усложнения. Человек оказывается 

в сложном социокультурном пространстве, в мире саморазвивающихся системных 
объектов, ускоряющемся потоке слабо осмысленных инноваций.

Исходной интуицией данной статьи является утверждение, что человек пере-
живает сложность на всём протяжении своего социокультурного развития. В рабо-
те представлена трансформация антропологической и культурной сложности в 
исторической перспективе. Предлагается осмысление антропологических характе-
ристик феномена сложности, а также особенностей её разворачивания в культуре. 
Осмысляются вопросы, связанные с поиском антропокультурной природы сложно-
сти и гуманитарной стратегии её осмысления. Культура обнаруживает тенден-
цию усложнения, которая нелинейно коррелирует со сложностью человеческого 
сознания. Первобытное искусство и сложность ритуальных практик свидетель-
ствуют о недооценённом уровне когнитивной сложности первобытного человека. 
Развитие философии и теистических религий существенно усложняет духовную 
жизнь человека. Индустриальная цивилизация переживает значимый виток соци-
ального усложнения, актуализируя практики управления сложностью. Повсемест-
ное усложнение хозяйственной жизни, умножение числа переходных идентичностей, 
культурных форм, тенденции глобализации и межкультурной интеграции свиде-
тельствуют о том, что постиндустриальное общество, с одной стороны, являет-
ся результатом рекурсивно возрастающей сложности, а, с другой стороны, обнару-
живает сложность качественно иного порядка.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-101-112

Ключевые слова: коэволюция, прогресс, простота, регресс, сложность, усложнение, 
философия, философия культуры, философская антропология.



102

Культурология

Современная цивилизация является 
воплощением тенденции «взрыв-
ного» роста сложности. Долгое 

время человечество пребывало в уверен-
ности, что проблемы настоящего и гипо-
тетически возможного будущего можно 
разрешить с помощью науки, а развитие 
цивилизации представляет собой посте-
пенный процесс перехода от простого к 
сложному. В качестве ключевого факто-
ра прогресса рассматривались преиму-
щественно естественные и технические 
науки, которые воплощали могущество 
человеческого разума, подчёркивали са-
моценность прогрессивного развития. 
Мировая культура оказывалась ориенти-
рованной на экспансию, рост производ-
ства, добычи и потребления. Вклад гума-
нитарных наук в сложность современной 
цивилизации, в прогрессивное развитие 
человечества не виделся равнозначным 
с естествознанием.

Вместе с тем освоение человеком 
субъективной сложности собственного 
сознания (к примеру, в рамках искусства, 
религии и философии) и объективной 
сложности природы происходило не 
только (и даже не столько) в отдельных 
науках, сколько в специализированных 
формах культуры, что внесло существен-
ный вклад в развитие цивилизации и 
раскрытие потенциальных способностей 
человека. Данная работа призвана ак-
туализировать антропологическую про-
блематику, обратить внимание на роль 
сложности и место человека в процессах 
культурного усложнения. 

Идея прогресса воплощает эпистему 
модернизма, позволяет констатировать 
успехи в овладении природой, закрепить 
различия между историко-культурными 
этапами, фиксировать образ потребного 
будущего, воплощающего социальные и 
гуманистические идеалы. Тем не менее, 
научно-технический прогресс сам стал 
источником проблем, которые приоб-
рели глобальный характер. Такого рода 
тенденции стимулировали философскую 
рефлексию и поиск новых стратегий от-
ношения человека с действительностью. 

Модель «тяжёлой современности» в 
духе фордизма (общество как «мегама-

шина», завод, подчиняющийся строгому 
распорядку), образов антиутопий, ри-
сующих перед нами образы неототали-
таризма «большого брата» (Д. Оруэлл), 
вытесняется образами «текучей совре-
менности» (З. Бауман) и «общества ри-
ска» (У. Бек). Противоречивые оценки 
научно-технического прогресса, будуще-
го развития цивилизации также нашли 
своё отражение в разнообразных кон-
цепциях «конца истории», «нового сред-
невековья». 

В настоящее время научно-
технический прогресс обнаруживает 
ряд патологических процессов усложне-
ния, в которые оказывается вовлечён-
ным человек. «Неуправляемое нараста-
ние сложности» (Ж.Ф. Лиотар), «вызовы 
сложности» (Э. Морен), образы «удуша-
ющей сложности современной жизни» 
(Э. Тоффлер) и «убегающего сложного 
мира» (Э. Гидденс) − таковы метафоры, 
которые используются для описания со-
временности. Усложнение приобретает 
характер социотехноэволюции, раскры-
вает себя не только как неотъемлемое 
свойство материальной действительно-
сти (рефлексируемое в рамках «наук о 
сложном»), но и как антропокультурный 
феномен. Эти процессы требуют рефлек-
сии антропологических характеристик 
феномена сложности, а также особен-
ностей её разворачивания в культуре. В 
настоящее время необходимо наметить 
границы гуманитарной теории сложно-
сти, обозначить объективные характе-
ристики сложности и её субъективного 
усвоения в рамках антропокультурной 
действительности.

Современный человек обнаруживает 
себя в сложном социокультурном про-
странстве, в мире системных объектов, 
которые не только проявляют самостоя-
тельное бытие, но и демонстрируют не-
которые свойства субъекта. Объекты со-
временной культуры проявляют свойства 
аутопоэзиса, рекурсивно возрастающей 
сложности. Уплотнение социокультур-
ной среды, сопровождающееся проли-
ферацией информационно-знакового 
пространства и возрастающие скорости 
социальных трансформаций («дромокра-



103

П.В. Ополев

тия» П. Верилио) не дают возможности 
человеку усвоить такого рода измене-
ния. Стремление к «безудержным» ин-
новациям приобретает патологический 
характер. Культура буквально не успе-
вает усваивать происходящие измене-
ния. Ускоряющаяся модернизация суще-
ственно влияет на способность культуры 
сохранять и воспроизводить саму себя.

Желание форсировать культурное 
усложнение оборачивается противо-
положными тенденциями. Попыткой 
адаптироваться к происходящим транс-
формациям становятся тенденции упро-
щения культурных и социальных прак-
тик, которые могут быть выражены в 
разнородных процессах анклавизации, 
архаизации, стандартизации, маргина-
лизации, гибридизации. Данные процес-
сы охватывают ключевые общественные 
подсистемы, порождая причудливые 
культурные практики. Как справедливо 
подмечает Н.Н. Зарубина, «в упрощении 
социальных практик в форме архаизации 
проявляется нелинейная социокультур-
ная динамика сложного социума, вклю-
чающего не только развитие, но и попят-
ные движения» [Зарубина, 2012: 44].

Острое переживание социального 
усложнения не является чем-то новым 
для человечества, повсеместно сопрово-
ждая его на этапах развития цивилиза-
ций. Мысль А.Я. Гуревича, посвящённая 
трансформациям позднего средневеко-
вья, не утрачивает своей актуальности 
и в настоящее время. По его словам, про-
исходит «усложнение структуры обще-
ства, создание социальной ситуации, при 
которой индивид включён в целый ряд 
несовпадающих групп, строящихся на 
разных принципах». Вместе с распадом 
традиционных микросоциумов, которые 
ранее образовывали своего рода устой-
чивые психологические единства, всё это 
вело к тому, что личность оказывалась 
предоставленной самой себе, ощущала 
свои обособленность и одиночество» 
[Гуревич, 2005: 299].

Другое дело, что описанные выше 
процессы приобретают катастрофиче-
ский характер и связаны с проявлением 
сложности качественно иной природы. 

По мысли Е.В. Николаевой, «хаос культу-
ры и социума начинает осознаваться не в 
виде случайных топологических и смыс-
ловых конфигураций, но в виде систем, 
упорядоченных на более высоких уров-
нях сложности» [Николаева, 2014: 118].

Отвлекаясь от историографических 
проблем экспликации характеристик 
сложности, заметим, что «сложность» 
является общеупотребительным, но при 
этом слабо изученным понятием. Слож-
ность затрагивает множество проблем, 
служит своего рода «мостиком» для ак-
туализации и проблематизации целого 
ряда философских вопросов, особенно 
актуальных в настоящее время. Мы го-
ворим: «эта проблема сложна», «этот во-
прос сложен», пытаясь сфокусировать 
своё познание на объекте и обнаруживая 
многообразие и неопределённость, по-
рождённую как сложностью самого объ-
екта, так и сложностью своего собствен-
ного сознания. Сложными могут быть 
природа, общество, культура, человек, 
мышление, вопрос и сам творческий про-
цесс. В конце концов, сам язык скрывает 
в себе едва осознаваемую сложность, с 
которой мы сталкиваемся, когда пыта-
емся его освоить. 

Не будет преувеличением утверж-
дать, что облик современности фундиру-
ется представлениями о сложности или, 
как её ещё называет ряд авторов, «слож-
ностности» (В.А. Аршинов, Е.Н. Князева 
и т.д.). Следует заметить, что сложности 
ни в науке, ни в философии продолжи-
тельное время не уделялось достаточно-
го внимания. Сложность оттеняла онто-
логическое многообразие, выступала в 
роли эпифеномена для описания ситуа-
ции гносеологической неопределённо-
сти и т.д. В научной картине мира долгое 
время основной приоритет занимала 
простота, стремление к которой закре-
пилось в известном методологическом 
принципе, называемом «бритва Окка-
ма». С некоторыми оговорками можно 
сказать, что открытие в науке самостоя-
тельной сущности, которая называется 
«сложный объект», приходится только 
на вторую половину XX века. Основой 
«сложностного» подхода к действитель-



104

Культурология

ности стали «науки о сложном», ядром 
которых принято считать синергетику. 

Человек является одной из вечных 
проблем религиозного, философского, а 
затем и научного знания. Этот интерес 
человека к самому себе вполне объясним, 
так же, как и первые попытки концеп-
туально обозначить границы человече-
ского бытия, снять противопоставление 
между «сложным» многообразием чело-
веческих проявлений и потребностью 
найти «простое», общезначимое выраже-
ние его сущности. Философская антро-
пология исходит из сложности челове-
ка, что подчёркивается многообразием 
философских концепций человека. Од-
нако сложность как антропологическая 
проблематика не выступает предметом 
самостоятельной рефлексии.

В рамках философской антрополо-
гии сложились (как и в науках вообще) 
разнообразные стратегии «упрощения» 
человека, попытки свести многообра-
зие его проявлений к какой-то простой 
сущности. При всей своей «сложности», 
философская и научная традиция склон-
ны выводить природу человека (пускай 
даже на уровне метафоры) из какого-то 
единого, элементарного основания: 

–	 «человек разумный»; 
–	 «политическое животное»; 
–	 «мыслящий тростник»; 
–	 «человек играющий»; 
–	 «человек символический»; 
–	 «человек смеющийся» и т.д. 
Следует заметить, что человечество 

на всём протяжении своего развития 
«практиковало» сложность как в её объ-
ективном (сталкиваясь со сложностью 
природы), так и в субъективном про-
явлении (сталкиваясь со сложностью 
собственного сознания). Практики слож-
ности сопровождают всю историю че-
ловечества. В конце концов сама наука 
является результатом усложнения по-
знавательного аппарата человека. Если 
концептуализация сложности в науке 
произошла во второй половине XX века 
(сложность становится определяющим 
вектором развития целого ряда есте-
ственных наук и междисциплинарных 
направлений), то культура и человек 

«переживали» сложность на всём протя-
жении своего существования. 

История человеческой культуры 
является демонстрацией возвратно-
поступательных процессов усложнения, 
когда по мере роста системной слож-
ности происходит упрощение (или от-
мирание) культурных практик, транс-
формация специализированных форм 
культуры. Эти процессы имели объек-
тивный характер, но усваивались субъ-
ектами посредством определённого на-
бора социальных и культурных практик. 
Как отмечает А.Я. Флиер, «в каждую эпо-
ху доминировали особые сферы соци-
альной практики, детерминировавшие 
общественное сознание, использовались 
разные модели понимания сложности 
мира и соответственно порождались 
разные системы культурных смыслов и 
понятий, отражающих это миропонима-
ние» [Флиер, 2014: 126-127].

Как сложность проявляет себя в рам-
ках антропологической проблематики? 
Когда же человек встречается со сложно-
стью, и как она стимулирует его развитие? 
Полагаем, что человек со сложностью в 
природе и сложностью собственного со-
знания встречается одновременно. По 
крайней мере, эти события вряд ли по-
лучится разделить. На физиологическом 
уровне (по данным современной эволю-
ционной эпистемологии) человеку при-
сущ определённый уровень когнитивной 
сложности. Наши познавательные спо-
собности «подогнаны», изоморфны окру-
жающей нас действительности, а «био-
логически обусловленные когнитивные 
структуры соответствуют окружающему 
миру» [Фольмер, 2012: 239].

Сложность человеческого тела, на 
первый взгляд, не является уникальной 
и не несёт принципиальных отличий (за 
исключением разве что мозга) от других 
животных. Следует заметить, что чело-
веческое тело не специализированно 
на единственном виде деятельности и 
потенциально пригодно для её многих 
видов. Можно было бы сказать, что чело-
веческое тело оказывается пригодно для 
создания орудий, но и в этом нет уни-
кальной, специфической человеческой 



105

П.В. Ополев

черты. Многие животные демонстриру-
ют куда более сложные «изобретения» 
и приёмы деятельности, чем, скажем, 
первобытный человек. 

Мы разделяем мысль Л. Мемфорда о 
том, что «в изготовлении орудий труда 
не было исключительно человеческого 
до тех пор, пока оно не оказалось моди-
фицированным языковыми символами, 
эстетическим замыслом и знаниями, 
передававшимися социальным путём» 
[Мемфорд, 2001:11]. В работе «Миф ма-
шины. Техника и развитие человечества» 
Л. Мемфорд неоднократно подчёркивал, 
что членораздельная речь, язык являет-
ся куда более важным и сложным видом 
деятельности, который был доступен 
человечеству. По его словам, «разговор-
ный язык на заре цивилизации был куда 
более сложным и мудрёным, нежели весь 
египетский или месопотамский «набор» 
инструментов» [Мемфорд, 2001:16]. 

Полагаем, что наиболее знакомой нам 
сложной идеальной системой является 
наше собственное сознание. В психоло-
гии существуют понятия «когнитивной 
простоты» и «когнитивной сложности», 
которые характеризуют сознание субъ-
екта и фиксируют степень его дифферен-
цированности, способность к фиксации 
разнообразных сторон действительно-
сти, её эмоционального переживания. 
Мы полагаем, что любой опыт есть зна-
комство с многообразием (действитель-
ности и собственных переживаний), а, 
значит, и с объективной сложностью. 

Субъективная сложность связана с не-
обходимостью ориентации в простран-
стве собственного опыта. Простое и по-
нятное слабо запечатлевается в нашем 
сознании. Повседневное, раз за разом 
повторяющееся событие или действие 
плохо запечатлевается в нашей памяти. 
Столкновение же с разнообразными фор-
мами проявления сложности – объектив-
ного многообразия и его субъективной 
оценки, – способствует разнообразию 
нашего опыта. Индивидуальный опыт 
сложности оказывается приобщением 
к теоретической сложности, снятой в 
культурно-историческом опыте [Ополев, 
2017:191-195]. 

Первый не теоретический отклик 
человеческого мышления на сложность 
окружающего бытия мы обнаружива-
ем в рамках первобытного сознания. 
Переживание сложности предшествует 
сознательному принятию индивидом 
каких-либо теоретических установок. 
Мифологическое сознание первобыт-
ного человека традиционно характери-
зуется в качестве синкретического. Как 
отмечают К. Маркс и Ф. Энгельс, «произ-
водство идей, представлений, сознания 
первоначально непосредственно впле-
тено в материальную деятельность и в 
материальное общение людей, в язык 
реальной жизни. Образование представ-
лений, мышление, духовное общение 
людей являются здесь ещё непосред-
ственным порождением материального 
отношения людей. То же самое относит-
ся и к духовному производству» [Маркс, 
Энгельс 1966:29-30].

С этим можно согласиться только от-
части. Обнаруживая сложность природы, 
человек обогащал представления о соб-
ственной сложности, расширяя возмож-
ности для смыслопорождения. Как за-
мечает Л. Мемфорд, «первейшей заботой 
человека было вовсе не покорение при-
роды или изменение окружающего мира, 
а овладение собственной чрезмерно раз-
витой и необычайно активной нервной 
системой» [Мемфорд, 2001:27]. Следует 
заключить, что человеку оказывается 
присущ определённый уровень диф-
ференцированности сознания – когни-
тивной сложности. Этапы «овладения» 
собственной сложностью разворачи-
ваются на всём протяжении историко-
культурного развития человека.  

Понятие «первобытный» иногда опре-
деляют как примитивный, простейший. 
Долгое время безусловное превосход-
ство современной цивилизации в уров-
не развития связывалась со сложностью 
материальных инструментов. Совершен-
ствование орудий видится как признак 
усложняющейся культуры. Вместе с тем 
обнаружение первобытного искусства 
(например, изображений в пещере Аль-
тамира) наталкивают на мысль о недо-
оценённом уровне сложности первобыт-



106

Культурология

ной культуры, которая оказывается не 
выводимой из сложности используемых 
инструментов. Многообразие первобыт-
ной культуры вырастает из многообра-
зия человеческого сознания, степени его 
психоэмоциональной сложности, что на-
ходит своё выражение в мифологических 
и ритуальных практиках.

Низкий уровень системной слож-
ности первобытной культуры компен-
сировался сложностью её специализи-
рованных форм. Мы не согласны с А.Я. 
Флиером, что «главным способом объяс-
нения сложности мира было уподобле-
ние сложного и непостижимого просто-
му и непосредственно наблюдаемому» 
[Флиер, 2014:126-127]. Для первобыт-
ного сознания характерно переживание 
в вещах «иного», того, что скрыто от не-
посредственного наблюдения, но суще-
ствует в рамках сознания. Это «иное», с 
одной стороны, имеет объективное осно-
вание (то есть, оно в чём-то локализова-
но), а, с другой – существует в сознании 
человека. «Иное» не представляет собой 
теоретический концепт, однако оно пси-
хологически и онтологически усложня-
ет бытие человека, требует от человека 
учитывать то, что выходит за границы 
его непосредственного восприятия. 

Как замечает Е. Гомбрих, «примитив-
ные или первобытные народы не знают 
различия между постройкой и изобра-
жением в отношении их полезности: хи-
жины должны укрывать от дождя, ветра, 
солнечных лучей, а изображения долж-
ны защищать людей от иных сил, в их 
сознании не менее реальных, чем силы 
природы» [Гомбрих, 2012: 39]. Именно 
к «иному» оказываются обращёнными 
ритуальные практики. Кроме того, сами 
мифоритуальные практики имеют высо-
кий уровень сложности, который превос-
ходит сложность используемых орудий 
труда, что свидетельствует о высоком 
уровне дифференцированности, сложно-
сти сознания первобытного человека.

Религиозное сознание аграрной эпо-
хи сложность действительности вы-
ражает в её делении на профанную и 
сакральную. При этом в данный период 
наметилась тенденция трансформации 

представлений о сложности, связанная 
с формированием «логосной культуры». 
Логос представляет собой организующее 
начало, упорядочивающее первобытный 
хаос, снимающее сложность действи-
тельности через указание на всеобщую, 
но скрытую необходимость. Логос даёт 
стабильную «опору» в бытии, уверен-
ность в том, что за всём видимым много-
образием скрывается всеобщее упорядо-
чивающее начало. Развитие философии и 
теистических религий сместило акцент с 
многообразия и сложности природы на 
сложность и многообразие отношений 
человека с этим «началом», что суще-
ственно усложнило духовную жизнь 
человека. Эти процессы нашли своё от-
ражение в известном разнообразии ме-
тафизических систем в философии и 
культовой системы в христианстве. Как 
проблемы метафизики, так и теологи-
ческие проблемы свидетельствовали об 
усложнении отношений человека с дей-
ствительностью.

Сложность человека смещается в сто-
рону усложнения его духовного мира. В 
средневековой литературе оформляется 
соответствующий жанр исповеди, ко-
торый можно рассматривать как своего 
рода эволюцию автобиографии. Испо-
ведь предполагает осмысление не только 
внешней канвы своей жизни, но и оцен-
ку своих внутренних состояний. Фор-
мируется тенденция к самоуглублению 
индивида и рефлексии всего многообра-
зия отношений с действительностью по-
средством самоанализа, интроспекции. 
Формируется соответствующий инстру-
ментарий, позволяющий «препариро-
вать» действительность в соответствии 
с определённым набором принципов. В 
философии ярким примером такого рода 
инструментария становится логика, по-
зволяющая дробить действительность 
на аналитические единицы в соответ-
ствии с ключевыми формами мышле-
ния.

Человек и культура индустриальной 
эпохи столкнулись с нарастающим тем-
пом научно-технического прогресса и со-
циальных преобразований. Если рыцарь 
жил в замке в окружении ограниченного 



107

П.В. Ополев

круга лиц (своей семьи и слуг), ведя до-
статочно монотонную жизнь, то пестро-
та, плотность социального состава го-
рода требовали от человека включения 
в сложное пространство социальных 
связей. Однако, несмотря на социальное 
усложнение в рамках индустриальной 
эпохи, утверждается простота мироу-
стройства, что находит своё отражение 
в рамках программы классической науч-
ной рациональности. 

В рамках данного периода мы наблю-
даем следующий этап трансформации 
логоса, связанный с переходом от логи-
ки к логистике. На первый план выхо-
дит личная активность, соперничество, 
заинтересованность в успехе своей дея-
тельности, что нашло своё выражение 
в «духе капитализма», который особое 
внимание уделяет эффективности, це-
лесообразности и оптимальности. За-
коны природы мыслятся по аналогии 
с законами организации и управления. 
«Фордизм», разного рода методологии 
научного управления вполне могут быть 
отнесены к проявлению логистического 
начала в культуре. Если логика универ-
сальна, то логистика имеет узкую на-
правленность. 

Можно сказать, что логистика – это 
своеобразная логика управления слож-
ностью, обращённой к конкретным 
ситуациям. Цель логистики –  упоря-
дочивание, оптимизация конкретных 
материальных потоков (финансовых, 
информационных, сервисных потоков и 
т.д.) для достижения прагматического 
эффекта (чаще всего экономического). В 
рамках логистики всякая деятельность 
может рассматриваться как организую-
щая или дезорганизующая, упрощающая 
или усложняющая. Это значит, что чело-
веческую деятельность (техническую, 
общественную, познавательную, худо-
жественную и т.д.) можно рассматривать 
как опыт организации сложности [Опо-
лев, 2015:19]. 

В данный период также получают 
широкое распространение модели «тех-
нического упрощения» человека, анало-
гии между человеком и продуктами его 
деятельности. На первый план выходит 

«механистический» подход к сложности 
человека, общества и культуры. Если в 
XVII-XVIII вв. человек сравнивает себя 
с часами, то в XIX веке – уже с паровой 
машиной. Человек XX века сравнивал 
себя с кибернетическими системами и 
электронно-вычислительными маши-
нами. Механистические метафоры рас-
пространялись не только на целого че-
ловека, но и на отдельные его органы 
(«сердце - пламенный мотор» и т.д.). 

Трансформация представлений о 
сложности оказывается связанной и с 
«революцией» в медийном простран-
стве. Как подмечает А.Я. Флиер, «в ин-
дустриальную эпоху с её нарастающей 
всеобщей грамотностью основной «фа-
брикой» по производству смыслов куль-
туры стала художественная литература» 
[Флиер, 2014:131]. Именно в рамках про-
странства текста художественной лите-
ратуры усваивается сложность и много-
образие жизненных коллизий, в которых 
объективные социально-экономические 
проблемы (к примеру, социальное не-
равенство) получают субъективную, 
личностно-эмоциональную оценку и 
осмысление. Литература становится 
одновременно выражением, рефлекси-
ей социокультурной сложности и сред-
ством её преодоления. В целом, перевод 
звука в визуальную форму посредством 
создания фонетического алфавита и по-
следующего изобретения книгопечата-
ния внесли существенные изменения 
в характер коммуникации и в способы 
переживания человеком не только внеш-
ней действительности, но и себя самого. 
Культура становится гомогенным про-
странством текста, подчинённым логике 
его построения.

Повсеместное усложнение хозяй-
ственной жизни, умножение числа пе-
реходных идентичностей, культурных 
форм, тенденции глобализации и меж-
культурной интеграции свидетельству-
ют о том, что современность, с одной 
стороны, является результатом усложне-
ния, а, с другой стороны, обнаруживает 
сложность качественно иного порядка. 
Постиндустриальное общество характе-
ризуется переосмыслением ожиданий от 



108

Культурология

научно-технического прогресса, процес-
сами глобализации, ускорением социаль-
ных преобразований и усилением роли 
медиа. Культура посредством диверси-
фикации увеличивает свою сложность. 
Вещное многообразие, усложнение 
знаково-символического пространства 
существуют на фоне виртуализации со-
циальных и культурных практик и сег-
ментации человеческого сознания. 

Сознание такого рода активно реа-
лизует себя в потреблении, поскольку 
именно потребление позволяет снять 
хроническую тревогу, порождённую со-
циокультурной сложностью. Удовлетво-
рение личных потребительских потреб-
ностей, установка на индивидуальное 
благополучие становится ориентиром 
для современной культуры. Консюме-
ризм оказывается «погоней» за просто-
той, которая «упакована» в настоящее и 
существует в форме отдельных пережи-
ваний. Современный социолог Г. Шуль-
це такого рода общество назвал «обще-
ством переживаний». 

В рамках постнеклассической науки 
происходит концептуализация поня-
тия сложности. В самых разных науках 
(как естественных, так и социально-
гуманитарных) обсуждают так называе-
мый «поворот к сложности». Общество 
«третьей волны» (Э. Тоффлер) оказыва-
ется погружено в переживание концеп-
туально оформленных представлений 
о системной сложности (что нашло вы-
ражение в комплексе «наук о сложном»). 
Это ставит ряд насущных вопросов в 
сфере управления и контроля.  Обрат-
ной стороной этих процессов становится 
«изживание» антропокультурной слож-
ности. Можно сказать, что упрощение 
духовного мира человека, «опрощение» 
культуры оборачивается повышенным 
интересом к сложности природы. 

С одной стороны, сложность, обнару-
женная в природе и рефлексируемая в 
рамках постнеклассической науки, сти-
мулировала изменения представлений 
о действительности. С другой стороны, 
происходит «потеря» гуманитарной про-
блематики, а попытка свести сложность 
культуры и человека к проблеме орга-

низованных множеств оборачивается 
операционализацией природы челове-
ка. Не случайно, что ряд исследовате-
лей фундамент нелинейной культурной 
парадигмы усматривает в достижениях 
компьютинга, развитии электронных 
вычислительных машин (А.М. Леонов, 
В.П. Казарян). Современность описыва-
ется метафорами потока информации, 
информационной сети, коллажа, мозаи-
ки, где сосуществует множество фраг-
ментов, которые, тем не менее, плохо 
складываются в единое целое.     

Современный человек всё больше 
ощущает себя в качестве придатка си-
стемных структур, которые сам и по-
рождает, обрекая себя на «блуждание» в 
пространстве сложных системных объ-
ектов и цифровых ландшафтов, которые 
они могут порождать. «Цифровой нома-
дизм» как нельзя лучше характеризует 
существование современного человека 
в пространстве Интернета. В результате 
бытие человека ещё в большей степени 
начинает определяться создаваемой им 
же самим реальностью. Как справедли-
во подметил К. Майнцер, «рациональ-
ность человеческого решения оказыва-
ется ограниченной дикой случайностью 
рынков. Человеческие когнитивные спо-
собности ошеломлены сложностью не-
линейных систем, которыми они вынуж-
дены управлять» [Майнцер, 2010: 94]. 

Сложность как антропокультурный 
феномен требует обстоятельной рефлек-
сии. Современность демонстрирует «ла-
винообразное» усложнение. Проблема 
сложности в культуре имеет междисци-
плинарную природу, что вряд ли позво-
лит в полной мере избежать метафор и 
эклектизма в её познании. К сожалению, 
мы пока не имеем общезначимого ме-
тода познания сложности. Системный 
подход хоть и является важным для по-
нимания природы сложности, но явно 
недостаточен.

Подводя итоги, сделаем ряд проме-
жуточных выводов. Роль сложности в со-
временной культуре недооценена. Слож-
ность по прежнему выступает в виде 
побочного явления, эпифеномена гло-
бальных социокультурных трансформа-



109

П.В. Ополев

ций. Вместе с тем осознание «сложност-
ной» природы происходящих изменений 
способствует более глубокому понима-
нию отношений человека с антропокуль-
турной действительностью.  Обнаруже-
ние сложности не является результатом 
развития электронно-вычислительных 
машин и последствием изучения слож-
ных саморазвивающихся систем. Мы 
полагаем, что человек сталкивается со 
сложностью значительно раньше. Чело-
век издавна «практикует» сложность в 
мифоритуальных практиках, искусстве 
и коммуникации. Открытия и достиже-
ния науки XX века способствуют концеп-
туализации понятия «сложный объект», 
обнаружению системных характеристик 
сложности, которые легли в основание 
постнеклассической науки.

Культура обнаруживает тенденцию 
усложнения, которая нелинейно корре-
лирует со сложностью человеческого со-
знания. Материальная сложность перво-
бытной культуры менее очевидна, чем 
сложность культуры индустриальной. 
Однако многообразие первобытного ис-
кусства и сложность мифоритуальных 
практик свидетельствуют о достаточно 
высоком уровне когнитивной сложности 
и многообразии переживаемых челове-
ком психоэмоциональных состояний. 
Развитие философии и теистических ре-
лигий способствовало дифференциации 
сознания и действительности, что суще-
ственно усложнило духовную жизнь че-
ловека и стимулировало многообразие 
философских и религиозных систем. Ин-
дустриальная цивилизация переживает 
значимый виток социального усложне-
ния, но стремится к построению простой 
картины мира, на первый план выдвига-
ет «механистическую» сложность куль-
туры.

Постиндустриальное общество уде-
ляет сложности значительно больше 
внимания. Пролиферация медийного 
пространства усиливает социальную и 
культурную фрагментацию. Культур-
ное бытие современного человека ато-
мизируется, распадается на множество 
отдельных, не связанных друг с другом 
субъективных переживаний. Подобно-

го рода стремление приводит к тому, 
что человек «утопает» в сложности – в 
мелочах, нюансах, ненужных подробно-
стях и субъективных мнениях. Информа-
ционный шум, состоящий из обрывков 
информации и их недостоверной интер-
претации, не оставляет шанса на объек-
тивную картину мира.

В философии рефлексией такого рода 
трансформаций становится постмодер-
низм, а в науке – комплекс «наук о слож-
ном», включающий в себя многообразные 
концепции синергетического типа. Од-
нако «языковые игры» постмодернизма, 
выбранные в качестве ключевой методо-
логической программы, не способствуют 
снятию антропокультурной сложности, 
а, скорее, напротив, усиливают слож-
ность семиотического пространства. 
Призыв отказаться от метанарративов 
усиливает ценностный плюрализм, а де-
конструкция разрушает представления 
об устойчивом и общезначимом бытии. 
«Науки о сложном» заостряют внимание 
на системных характеристиках сложно-
сти, пытаясь найти стратегии управле-
ния сложностью, наметить контуры коэ-
волюционного мышления, в которых, по 
мысли О.Е. Баксанского, «преодолевается 
ограниченность социологизма и истори-
зма, которая связана с отрицанием роли 
биолого-антропологических факторов 
в социокультурной эволюции» [Баксан-
ский, 2013: 1312]. 

Тем не менее, системная сложность, 
изучаемая в рамках «наук о сложном», 
является хоть и важным аспектом социо-
культурных трансформаций, но опира-
ется не на действительность во всём её 
разнообразии, а на её отдельные систем-
ные свойства. Полагаем, что выводить 
культурное многообразие из системных 
свойств культуры значит существенно 
обеднять наши представления о ней. В 
настоящее время по прежнему требу-
ется построение гуманитарной теории 
сложности, которая бы вырабатывала 
новые стратегии отношения человека с 
действительностью и учитывала много-
образие проявлений сложной природы 
человека.



110

Культурология

Список литературы:

Баксанский О.Е. Коэволюционное мышление в контексте конвергентных технологий: от биологии 
к культуре // Философия и культура. 2013. 9(69). С. 1307-1313.

Гомбрих Е. История искусства. М.: Искусство-XXI, 2013. 688 с. 
Гуревич А.Я. Индивид и социум на средневековом Западе. М.: «Российская политическая 

энциклопедия» (РОССПЭН), 2005. 424 с.
Зарубина Н.Н. Упрощение массовых социальных практик как вектор трансформации 

повседневности // Историческая психология и социология истории. 2013. №2. С. 29-45.
Майнцер К. Вызовы сложности в XXI веке // Вопросы философии. 2010. №10. С. 84-98.
Маркс К., Энгельс Ф. Фейербах. Противоположность материалистического и идеалистического 

воззрений. М., 1966. 328 с. 
Мемфорд Л. Миф машины. Техника развития человечества. М.: Логос, 2001. 408 с.
Николаева Е.В. От ризомы и складки к фракталу // Вестник северного (арктического) федерального 

университета. Серия: гуманитарные и социальные науки. 2014. №2. С. 114-120.
Ополев П.В. В поисках субъективной сложности: от логоса к логеме // Вестник омского 

государственного педагогического университета. Гуманитарные исследования. 2015. №4 (8). С. 17-21.
Ополев П.В. Сложность как инвариантная структура жизненного мира [Электронный ресурс] 

// Визуальные образы современной культуры: светские и религиозные стратегии построения 
жизненного мира: сборник научных статей по материалам VI Всероссийской научно-практической 
конференции (Омск, 9–10 июня 2017 г.) / редкол.: П. Л. Зайцев (отв. ред.) и др. Омск: Изд-во Омского 
гос. ун-та, 2017. URL: http://www.omsu.ru/science/materialy-konferentsiy/2017/ (дата обращения: 
18.02.2019).

Флиер А.Я. Смыслопорождающие функции культуры: историческая эволюция // Личность. 
Культура. Общество. 2014. Т. XVI. № 1-2. С. 126-140.

Фольмер Г. По разные стороны мезокосма // Эволюционная эпистемология. Антология / 
Научный редактор, сост. Е.Н. Князева. М.: Центр гуманитарных инициатив, 2012. С. 225-250.

Об авторе:

Ополев Павел Валерьевич – к.филос.н., доцент Кафедры философии ФГБОУ ВО «Сибирский 
государственный автомобильно-дорожный университет (СибАДИ)». Проспект Мира, д. 5,  
г. Омск, Россия, 644080. Научная специализация: «философия культуры», «философская ан-
тропология». E-mail: pvo-sinergetica@rambler.ru.

THE  COMPLEXITY  AS  ANTHROPOCULTURAL  
PHENOMENON
P.V. Opolev

Federal State Budget Educational Institution of Higher Education «The Siberian State 
Automobile and Highway University», 5 Mira pr. Omsk, 644080.Russia.

Abstracts. The world is becoming more complicated, which is confirmed both in the natural and 
artificial spheres. Complication can be considered one of the key characteristics of the development 
process, and complexity – an indicator of the difference between one stage of development from an-
other. However, if the objective complication of the material and technical culture of mankind seems 



111

П.В. Ополев

Key words: coevolution, progress, simplicity, regression, complexity, complication, philosophy, 
philosophy of culture, philosophical anthropology, man.

References:

Baksanskii O.E. Koevoliutsionnoe myshlenie v kontekste konvergentnykh tekhnologii: ot biologii k 
kul’ture [Coevolutionary thinking in the context of convergent technologies: from biology to culture]. 
Filosofiia i kul’tura - Philosophy and culture, 2013, no. 9 (69), pp. 1307-1313 (In Russian).

Gombrikh E. Istoriia iskusstva [Нistory of art]. Moscow, Art-XXI, 2013. 688 p. (In Russian).
Gurevich A.Ia. Individ i sotsium na srednevekovom Zapade [Individual and society in the medieval 

West]. Moscow, «Russian political encyclopedia» (ROSSPEN), 2005. 424 p. (In Russian).
Zarubina N.N. Uproshchenie massovykh sotsial’nykh praktik kak vektor transformatsii povsednevnos-

ti [Simplification of mass social practices as a vector of transformation of everyday life]. Istoricheskaia 
psikhologiia i sotsiologiia istorii - Historical psychology and sociology of history, 2013, no. 2, pp. 29-45 (In 
Russian).

Maintser K. Vyzovy slozhnosti v XXI veke [Challenges of complexity in the twenty-first century]. Vo-
prosy filosofii - Questions of philosophy, 2010, no. 10, pp. 84-98 (In Russian).

 Marks K., Engel’s F. Feierbakh. Protivopolozhnost’ materialisticheskogo i idealisticheskogo vozzrenii 
[Feuerbach. The opposite of materialistic and idealistic views]. Moscow, 1966. 328 p. (In Russian).

Memford L. Mif mashiny. Tekhnika razvitiia chelovechestva [The myth of the machine. Technology of 
human development]. Moscow, Logos, 2001. 408 p. (In Russian).

Nikolaeva E.V. Ot rizomy i skladki k fraktalu [From rhizomes and folds to fractals]. Vestnik severnogo 
(arkticheskogo) federal’nogo universiteta. Seriia: gumanitarnye i sotsial’nye nauki - Bulletin of the Northern 
(Arctic) Federal University. Series: Humanities and social Sciences, 2014, no. 2, pp. 114-120 (In Russian).

Opolev P.V. V poiskakh sub”ektivnoi slozhnosti: ot logosa k logeme [In search of subjective com-
plexity: from the logos to logeme]. Vestnik omskogo gosudarstvennogo pedagogicheskogo universiteta. 
Gumanitarnye issledovaniia - Bulletin of Omsk state pedagogical University. Humanitarian research, 2015, 
no. 4 (8), pp. 17-21 (In Russian).

Opolev P.V. Slozhnost’ kak invariantnaia struktura zhiznennogo mira [Complexity as an invariant 
structure of the life world]. Vizual’nye obrazy sovremennoi kul’tury: svetskie i religioznye strategii postro-
eniia zhiznennogo mira: sbornik nauchnykh statei po materialam VI Vserossiiskoi nauchno-prakticheskoi 
konferentsii (Omsk, 9–10 iiunia 2017 g.) [Visual images of contemporary culture: Secular and religious 
strategies for building a vital world: Collection of scientific articles based on VI All-Russian scientific-
practical conference (Omsk, 9–10 June 2017)] / ed.: P.L. Zaitsev and others. Omsk, Omsk State University 

obvious, the legitimacy of the statements about the complication of spiritual culture requires discus-
sion. Scientific and technological progress reveals a number of pathological processes of complica-
tion. Man finds himself in a complex socio-cultural space, in the world of self-developing system ob-
jects, accelerating the flow of poorly understood innovations. The initial intuition of this article is the 
statement that a person experiences complexity throughout his socio-cultural development. The pa-
per presents the transformation of anthropological and cultural complexity in historical perspective. 
It is proposed to understand the anthropological characteristics of the phenomenon of complexity, as 
well as the peculiarities of its unfolding in culture. Represent a summary of the issues associated with 
finding antropocentric nature and complexity of the humanitarian strategy for its comprehension. 
Culture reveals a tendency of complication, which non-linearly correlates with the complexity of hu-
man consciousness. Primitive art and the complexity of ritual practices indicate an underestimated 
level of cognitive complexity of primitive man. The development of philosophy and theistic religions 
greatly complicates the spiritual life of man. Industrial civilization is experiencing a significant round 
of social complexity, actualizing the practice of managing complexity. The widespread complexity of 
economic life, the multiplication of the number of transitional identities, cultural forms, the trend of 
globalization and intercultural integration indicate that post-industrial society, on the one hand, is 
the result of recursively increasing complexity, and, on the other hand, reveals the complexity of a 
qualitatively different order.



112

Культурология

Publishing House, 2017. Available at: http://www.omsu.ru/science/materialy-konferentsiy/2017/ (Ac-
cessed 18 February 2019) (In Russian).

Flier A.Ia. Smysloporozhdaiushchie funktsii kul’tury: istoricheskaia evoliutsiia [Meaning-generating 
functions of culture: historical evolution]. Lichnost’. Kul’tura. Obshchestvo - Personality. Culture. Society, 
2014, Vol. XVI, no. 1-2, pp. 126-140 (In Russian).

Fol’mer G. Po raznye storony mezokosma [On different sides of the mesocosm]. Evoliutsionnaia epis-
temologiia. Antologiia [Evolutionary epistemology. Anthology] / Scientific editor, comp. E.N. Knyazeva. 
Moscow, Center for humanitarian initiatives, 2012. pp. 225-250 (In Russian).

About the Author:

Opolev Pavel Valer'evich – associate professor Department of Philosophy, Ph.D. in Philosophical 
Sciences, Ass. Professor of the Department «Philosophy» Federal State Budget Educational Institution 
of Higher Education «The Siberian State Automobile and Highway University» 5 Mira pr. Omsk 
RUSSIA 644080, Scientific specialization «philosophy of culture», «philosophical anthropology».
E-mail: pvo-sinergetica@rambler.ru.



113

Культурология

СОВЕТСКАЯ  СЕМЬЯ   
НА  ЭКРАНЕ  1920-х – ЛОЖЬ  ИЛИ ПРАВДА?
Е.В. Жбанкова

Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова, Факультет иностран-
ных языков и регионоведения. 119991, Москва, Ленинские горы, д. 1, строение 13.

В 2017 г. исполнилось 90 лет со дня выхода на экраны «культового» 
фильма А. Роома «Третья Мещанская», названного «Потёмкиным» в быто-
вом киножанре, а в 2018 г. – 20 лет с момента появления ремейка «Третьей 
Мещанской», фильма П. Тодоровского «Ретро втроём». В связи с этим, на 
Факультете иностранных языков и регионоведения МГУ имени М.В. Ломо-
носова, в рамках учебного лекционного курса «Кино России», студентам 
было дано задание написать рецензии на оба кинофильма. Цель задания 
заключалась не столько в выяснении реакции молодых людей XXI века на 

«провокационный» фильм 1920-х, а сколько в выявлении их знаний об особенностях 
и проблемах личных и семейных отношений в первые годы советской власти.

Результаты эксперимента оказались вполне предсказуемы. Оба фильма студен-
там понравились, особенно «Третья Мещанская», они были удивлены как прежней 
актуальностью темы, так и смелостью режиссёрской концепции. Оказалось, что 
бытовые и семейные реалии 1920-х гг. для них малознакомы, практически полно-
стью отсутствуют знания об этой стороне жизни советского общества. В целом, 
фильм «Третья Мещанская» понравился студентам гораздо больше, чем фильм 
«Ретро втроём». Молодым людям показалось, что фильм 1920-х гг. честнее, силь-
нее и интереснее. В своих рецензиях многие из них сказали, что ситуация «Ретро 
втроём» показалась им менее правдивой и надуманной, в текстах неоднократно 
прозвучало слово ложь. Неправдой им показалась не сама ситуация жизни втроём, 
а выход из неё: в «Третьей Мещанской» он, по мнению критиков, естественен и 
оправдан, а в «Ретро втроём» - фальшив. И по демонстрации в фильмах атмосфе-
ры 1920-х гг. и 1990-х гг. мнения сошлись. «Третья Мещанская» показала настоящую 
Москву, безо всякой лжи, обстановка в «Ретро втроём» показалась надуманной и 
ненастоящей.

В данной статье делается попытка очередного обращения к гендерным вопро-
сам нэповской Советской России для возможного определения на основе киномате-
риала той эпохи степени истинности или лживости особенностей семейной жизни 
среднестатистического советского гражданина. Для решения этой задачи необхо-
димо привлечение дополнительных источников и материалов, чтобы более объек-
тивно подойти к анализу увиденного на экране.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-113-123



114

Культурология

Гендерные проблемы 1920-х годов 
в исследовательской литературе 
получили довольно широкое рас-

пространение. Существует значитель-
ный объём как источников для изучения 
данных вопросов, так и аналитических 
текстов. В качестве примеров назовём 
следующие сборники документов и ма-
териалов, по которым можно понять 
сущность требований, предъявляемых 
государством к семейным отношениям 
[Кодекс законов о браке, семье и опеке 
РСФСР, 1926; Кодекс законов РСФС об 
актах гражданского состояния, брачном, 
семейном и опекунском праве, 1918]. 
Своеобразным источником и в то же вре-
мя аналитической литературой по дан-
ному вопросу являются произведения, 
созданные в те же, 1920-е гг. [Генс, 1929; 
Коллонтай, 1919; Крупская, 1920; Луна-
чарский, 1927]. 

Угол зрения, под которым написа-
на данная статья, не настолько часто 
встречается в библиографии, поэтому 
главными источниками исследования 
являются не только сами киноленты 
«Третья Мещанская» и «Ретро втроём», 
воспоминания и рецензии в прессе, а 
также материалы социологического 
опроса студентов МГУ имени М.В. Ломо-
носова [Абрам Матвеевич Роом, 1927;  
Детков А., 1993]. Аналитическая литера-
тура представлена работами выдающих-
ся киноведов и историков кино, а также 
материалами научно-практических кон-
ференций [Аннинский, 2014; Гращен-
кова, 1977; Гращенкова, 2014; Зайцева, 
2013; Кудрявцев, 2014; Нея Зоркая, 2017].  
В них в обобщеннном виде говорится о 
главной идее «Третьей Мещанской» сле-
дующее: «Имеет ли право освобождён-
ная женщина при социализме самостоя-
тельно решать свою личную, семейную 
и общественную судьбу, преодолевая 
домостроевские, мещанские представ-

ления о браке и непременной зависи-
мости от мужчин» [Кудрявцев, 1998:  
189]. 

Методологической основой данной 
статьи являются важнейшие принци-
пы исторической и культурологиче-
ской науки: объективность, историзм, 
комплексный подход, а также опора на 
широкий спектр взглядов на культуру 
в целом и киноискусство, в частности. В 
связи с этим исследование базируется 
на комплексном анализе источников на 
основе междисциплинарного подхода. 
Исследование исходит из принятого в 
современной науке убеждения в органи-
ческой взаимосвязи явлений культуры в 
их историческом развитии в контексте 
неразрывности советской и российской 
культуры. С этим тесно связаны прин-
ципы преемственности в развитии куль-
туры, традиции и новаторства, а также 
принцип плюрализма в концептуальных 
подходах к изучению явлений культуры, 
в том числе и киноискусства.

Автор опирается на принцип систем-
ного подхода к анализу фактов на при-
мере конкретных историко-бытовых 
явлений. Исходя из этого, в работе были 
использованы следующие методы: 

–	 компаративный, дающий воз-
можность провести сравнительно-
исторический анализ разных стадий раз-
вития семейных отношений;

–	 исторический, позволяющий 
оценить роль киноискусства в конкрет-
ной социокультурной ситуации; 

–	 биографический, позволяющий 
с помощью привлечения персональных 
данных отдельных личностей рассмо-
треть их вклад в развитие гендерных 
теорий и становление советского быта 
в 1920-е гг.,  и их практическую реализа-
цию; 

– 	 ксиологический, при помощи ко-
торого исследуются ценностные ориен-

Ключевые слова: семья, любовь, женский вопрос, быт, дружба, мещанство, рабо-
чий, новая жизнь, ложь, собрание



115

Е.В. Жбанкова

тиры в нравственных и идеологических 
установках различных эпох. 

Основные выводы, полученные в ре-
зультате исследования, свидетельству-
ют, что советская семья, показываемая 
в фильме «Третья Мещанская», воспри-
нимается молодёжью десятых годов  
XXI в. как реально существовавшая. Сю-
жет, произведший в 1920-е гг. настоящий 
скандал, выглядит как вполне невинная, 
часто повторяющаяся история. Совре-
менный зритель на вопрос «То, что по-
казано в фильме – правда или ложь?», 
в большинстве своем даёт ответ: «Это 
правда!».

На факультете иностранных языков 
и регионоведения МГУ имени М.В. Ло-
моносова более десяти лет преподаётся 
лекционный курс «Кино России».  Лек-
ции адресованы студентам в качестве 
одного из предметов в рамках специали-
зации по «регионоведению». Специаль-
ность «регионоведение» предполагает 
обязательные глубокие познания по 
отечественной и мировой истории, исто-
рии культуры, культурологии, особен-
ностям повседневной жизни и бытового 
уклада народов мира и России в разные 
периоды. Одним из своеобразных, но 
незаменимых источников сведений об 
общественной жизни России является 
отечественный кинематограф. Благода-
ря своим главным средствам – изображе-
нию и звуку, а также элементам других 
искусств (литературы, живописи, театра 
и музыки), кино обладает уникальной 
возможностью фиксации пространства, 
времени и движения, позволяющее уви-
деть реалии прошедших эпох. 

Несмотря на то, что кинематограф –  
самое молодое искусство, достигшее рас-
цвета только в ХХ в., к настоящему момен-
ту накопилось значительное количество 
фильмов, обязательное ознакомление с 
которыми необходимо человеку с выс-
шим гуманитарным образованием. Кро-
ме того, кинематограф позволяет уви-
деть воочию кинокартину не только как 
результат творческой работы группы 
людей, но и как зафиксированные фак-
ты и элементы реальной бытовой жизни 
(облик города, где велась съёмка, инте-

рьеры, костюмы, общий внешний вид 
людей, транспорт, предметы быта и т.п.). 
Современные молодые люди редко про-
являют интерес к отечественному кине-
матографу, особенно к его классической 
составляющей, и потому многое, даже 
из совсем недавнего прошлого, остаётся 
для них неизвестным и непонятным. По-
этому необходимо привлечь внимание к 
отечественному кинематографу, объяс-
нить, что незнание общеизвестных про-
изведений не только снижает уровень 
образованности, но и уменьшает воз-
можности коммуникации с представите-
лями более старших поколений.

Главная задача курса – формирование 
у студентов устойчивых представлений о 
специфических чертах и национальных 
особенностях классического русского и 
советского кинематографа на примере 
хрестоматийных кинокартин как дорево-
люционной России, так и кинолент совет-
ской эпохи. Кроме этого, студенты долж-
ны получить сведения о повседневной 
жизни и бытовом укладе русского и со-
ветского народа в разные исторические 
периоды. В добавление студенты с помо-
щью кинопроизведений должны понять 
основные составляющие российского 
(советского) мировоззрения и содержа-
ние морально-нравственных установок, 
что особенно важно для понимания глав-
ных составляющих «образа России».

С этой точки зрения кинематограф 
является бесценным источником для 
получения разнообразных сведений о 
1920-х гг. К этому периоду кинемато-
граф достиг уровня «Великого Немого» 
и о реалиях времени, отображённым в 
кинокартинах, можно отнестись вполне 
объективно. В 2018 г. студентам была по-
ставлена задача на примере одного из вы-
дающихся фильмов того времени, фильма  
А. Роома «Третья Мещанская», попытать-
ся разобраться в особенностях гендерных 
отношений первого десятилетия совет-
ской власти. Проблемы любви, дружбы 
и семьи волновали человечество во все 
времена, и особенно во времена полити-
ческих и социальных катаклизмов.  

1920-е гг. – период коренных измене-
ний во всех сферах жизни российского об-



116

Культурология

щества. Перемены касались, безусловно, 
не только вопросов определения места 
женщины в социуме в целом, но и брачно-
семейных и любовно-чувственных отно-
шений [Крупская, 1920]. Мы знаем, что 
законодательно процедура заключения 
брака была изъята из ведения церкви и 
передана созданным органам ЗАГСа. 18 
декабря 1917 г. советская власть издала 
«Декрет о гражданском браке, детях и 
ведении актов гражданского состояния» 
[Кодекс законов о браке, семье и опеке 
РСФСР, 1926]. Церковный брак был объ-
явлен частным делом брачующихся и не 
имеющим юридической силы. 

Регистрация брака стала предельно 
простой, так же простой была и проце-
дура развода [Кодекс законов РСФС об 
актах гражданского состояния, брачном, 
семейном и опекунском праве, 1918]. 
Статистика того времени показывает, 
что на 10 000 браков в Петрограде при-
ходилось порядка 90% разводов. Причём 
половина из них была после семейных 
отношений продолжительностью ме-
нее одного года. Не меньшей пробле-
мой стало распространение внебрачных 
связей. Социологические исследования  
1920-х гг. показали, что у половины 
опрошенных лиц мужского пола были 
внебрачные связи, а каждая третья жен-
щина их оправдывала [Генс, 1929].

Активнейший борец за права женщин 
в личной жизни А.М. Коллонтай говори-
ла о том, что в 1920-е гг. наблюдалась 
редкая пестрота семейных отношений, 
вариантами которых были и свободная 
связь, и тайное сожительство, и тайный 
адюльтер в браке, парный и брак «втро-
ём», и даже сложная форма брака «вчет-
вером» и т.п. [Коллонтай, 1919]. Образ са-
мой Коллонтай был весьма выразителен. 
Общеизвестно, что современники назы-
вали ее прирождённой преступницей и 
проституткой, нимфоманкой и даже «со-
ветской Мессалиной». Связано это было 
не столько с личной жизнью самой Алек-
сандры Михайловны, сколько с её посто-
янным теоретизированием по поводу 
«крылатого Эроса». Отношения мужчины 
и женщины объявлялись ею делом обще-
ственным, любовь называлась ценным 

психо-социальным, душевным фактором. 
Прочные семейные отношения она счи-
тала пережитком прошлого, полагая, что 
для классовых задач рабочего класса со-
вершенно безразлично, принимает ли лю-
бовь форму длительного и оформленного 
союза или выражается в виде преходящей 
связи» [Коллонтай, 1919].

Однако нужно отметить, что Коллон-
тай, часто выступая на разнообразных 
митингах и участвуя в многочисленных 
дискуссиях по вопросам семейных отно-
шений, в основном призывала женщин 
не просто вступать в свободные связи с 
мужчинами и самой выбирать себе по-
лового партнёра. Она была убеждена, 
что это нужно делать для того, чтобы 
много рожать, потому что именно рож-
дение детей – основное предназначение 
женщины. При советской власти женщи-
на станет матерью не только для своего 
ребёнка, но и для всех детей рабочих и 
крестьян [Коллонтай, 1919].

Свобода брачной жизни и связей вне 
брака повлекла за собой рост количества 
абортов. В 1920 г. была легализована 
процедура искусственного прерывания 
беременности. В 1924 г. на 100 рождений 
приходилось 27 абортов в Москве и 20 в 
Ленинграде, тогда как в 1925 г. – уже 28 
и 42 соответственно [Генс, 1929]. Наплыв 
желающих в больницах был настолько 
велик, что были созданы специальные 
абортные комиссии, устанавливающие 
очерёдность этой процедуры. Но всё 
равно многие женщины боялись обнаро-
довать перипетии своей личной жизни и 
шли прерывать беременность к частно-
му врачу за серьёзные деньги.

К этим вопросам бытовой жизни со-
ветского человека второй половины 
1920-х гг. вполне осознанно стали об-
ращаться кинорежиссёры, которых впо-
следствии даже назовут «бытописателя-
ми». Среди них одно из первых мест по 
праву занимает режиссёр Абрам Матвее-
вич Роом, снявший не так много кинокар-
тин за свою творческую жизнь, но прочно 
вошедший в пятёрку лучших режиссёров 
1920-х гг. (С. Эйзенштейн, В. Пудовкин,  
Л. Кулешов, Д. Вертов и А. Роом). Он сни-
мал картины в разных жанрах, но одну из 



117

Е.В. Жбанкова

своих самых знаменитых работ, «Третью 
Мещанскую», снял именно в бытовом 
жанре, выполняя требования властей. 
Основные установки были даны в поста-
новлении 1925 г. «О политике партии в 
области художественной литературы» и 
в резолюциях первого Всесоюзного пар-
тийного совещания по кинематографу 
1928 г., выдвинувшего, в частности, ло-
зунг «Даёшь бытовую фильму!». 

Как кинодеятель, А. Роом создал своё 
направление в кино, в котором главным 
является актёр. Его называли не только 
«бытописателем», но и психологом, обра-
щавшим в своих картинах серьёзнейшее 
внимание на нюансы взаимоотношений 
людей и уклад повседневной жизни. За 
новаторство немых фильмов в Европе 
его назовут родоначальником эротиче-
ского кино и даже предтечей итальян-
ского неореализма. Фильм «Третья Ме-
щанская», который называют лучшим 
фильмом режиссёра, знаковый не только 
в творчестве Роома, но и во всём совет-
ском кинематографе. Сценарий был на-
писан В. Шкловским, русским, советским 
писателем, литературоведом и крити-
ком. Сюжет был почерпнут из очерка 
в «Комсомольской правде», в котором 
рассказывалось, как в роддом к моло-
дой матери пришли двое отцов, то есть 
эта женщина одновременно была женой 
двух мужей, а кто из них отец ребёнка – 
неизвестно. 

Все трое были комсомольцами и го-
ворили в соответствии с духом времени, 
что любовь комсомольцев не знает рев-
ности и собственничества. Кроме того, 
Шкловский был дружен с В. Маяковским 
и с семьёй Л. Брик и О. Брика, и был сви-
детелем их непростых личных отноше-
ний. «Мы всегда жили вместе с Осей. Я 
была Володиной женой, изменяла ему 
так же, как он мне изменял», – писала 
Лили Брик [Гращенкова, 2014: 281]. Сам 
Шкловский считал, что история, в кото-
рой два мужчины являются мужьями 
одной женщины, достаточно типична 
для Москвы, постоянно обновляющейся 
за счёт провинции. 

Известно, что этот сюжет Роому 
Шкловский рассказал во время обеда в 

столовой кинофабрики на Потылихе, и 
Роом сразу же загорелся идеей создания 
фильма о «трёх головах на одной поду-
шке», как называл подобную ситуацию 
Мопассан [Гращенкова, 2014: 282]. Дей-
ствие фильма происходит в годы НЭПа. 
Из провинции в Москву приезжает Вла-
димир (В. Фогель), и временно поселяет-
ся в квартире своего фронтового друга 
Николая (Н. Баталов) на настоящей Тре-
тьей Мещанской улице, возле Сухаревой 
башни. Она просто «заселена» вещами. 
Каждая из них имеет судьбу, своё про-
шлое, настоящее и будущее. Все вместе 
они живут, дышат, вмешиваются в жизнь 
человека и держат его в тесном плену 
[Абрам Матвеевич Роом, 1994: 13].

Квартира небольшая, но уютная по 
всем меркам «мещанской» улицы. Кро-
вать с вышитым подзором и с горой по-
душек, шкаф, пушистая кошка, цветы в 
горшках, фарфоровые фигурки на комо-
де, отрывной календарь на фоне портре-
та Сталина, большой портрет Будённого 
на стене (воспоминание об армейской 
службе хозяина дома), удобный диван 
и большой стол, за которым проводят 
свой досуг обитатели квартиры. Они 
едят, наливая суп из супницы в красивые 
тарелки, пьют чай из стаканов в подста-
канниках, иными словами, обстановка 
производит впечатление обеспеченной 
сытой жизни. Главным «предметом» об-
становки является жена Николая Люд-
мила (Л. Семёнова). Она ухаживает за му-
жем, кормит его, поит горячим молоком, 
провожает на работу, не забыв дать с со-
бой еду, встречает, расстилает постель и 
т.п.  Она сама похожа на домашнюю рас-
кормленную кошку с тяжёлой грацией и 
дремлющей чувственностью [Гращенко-
ва, 2014: 285]. 

Николай весьма доволен жизнью: у 
него «правильная» работа десятника на 
стройке, устроенный быт, хорошая кра-
сивая жена. Примечательно, что он поли-
тически не активен. Когда его после сме-
ны приглашают на общее собрание, он 
отказывается и торопится домой к жене 
и домашнему уюту. Случайно Николай по 
дороге домой встречает своего фронто-
вого друга Владимира, который приехал 



118

Культурология

в Москву на работу. Его приняли печат-
ником в «Рабочую газету», но жилья не 
дали. Он пытался жить в гостинице, но 
это дорого, поэтому он спит прямо на 
улице. Николай приглашает друга к себе, 
пообещав поселить его на свободном ди-
ване. Тот, конечно, соглашается. Согла-
сия Людмилы на вселение постороннего 
человека никто не спрашивает – хозяин 
дома Николай поступает, как считает 
нужным.

Начинается жизнь втроём в одной 
комнате. Супружеская кровать отделяет-
ся от небольшого пространства комнаты 
ширмой, и кажется, что никого ничто не 
смущает, и все довольны сложившейся 
ситуацией. Вскоре Николай уезжает в 
командировку, и Людмила и Владимир 
остаются вдвоём. Людмила откровенно 
скучает. Владимир старается её развлечь: 
приносит ей из типографии свежие га-
зеты, говорит комплименты, пригла-
шает на прогулки по Москве, в частно-
сти, катает на самолёте на празднике  
АВИАХИМА, играет с ней в шашки, ины-
ми словами, ухаживает, как положено. 
Происходит то, что должно произойти: 
томящаяся от однообразия жизни жен-
щина уступает другу мужа. 

Николай возвращается из команди-
ровки с ведром вишни и с порога просит 
жену сварить варенье. Не сразу он пони-
мает, что произошло в его отсутствие, а 
поняв, принимает ситуацию безропотно –  
другу он готов уступить всё, даже жену. 
Теперь Николай живёт на диване. Через 
некоторое время всё возвращается на 
круги своя: Николай мирится с женой, и 
на диван вновь переселяется Владимир. 
«Жизнь втроём» продолжается до тех 
пор, пока Людмила не понимает, что она 
беременна. Объявив новость мужчинам, 
она в ответ получает от обоих требова-
ние сделать аборт. Они готовы оплатить 
операцию, чтобы не разбираться в том, 
кто отец.

Людмила идёт в больницу, но в по-
следний момент покидает её, решив 
сохранить ребёнка. Одновременно она 
решает уйти от обоих мужчин, и начать 
свою самостоятельную жизнь. В началь-
ных кадрах фильма мы видим, как Вла-

димир едет в поезде в Москву, в конеч-
ных кадрах – Людмила едет на поезде из 
Москвы. Фильм заканчивается сценой, 
где обнаружившие уход женщины «му-
жья» тихо-мирно принимаются пить чай, 
вполне довольные обстоятельствами и 
обществом друг друга.

Сам Абрам Роом так говорил о своём 
фильме: «Любовь, брак, семья, половая 
мораль – актуальные современные темы, 
тщательно продискутированные в прес-
се и на диспутах, нашли частичное отра-
жение даже на театральных подмостках, 
но ещё совершенно не затронули кино. 
Вернее, советское кино ещё не подошло к 
ним вплотную, и если случайно сталкива-
лись с ними, то проявляли неглубокую и 
примитивную «деликатность». Мы были 
ханжами, какие-то нигде не зарегистри-
рованные правила приличия мешали нам 
серьёзно и по-настоящему (может, даже в 
резкой, грубой форме), если не разрешить, 
то заострить, обнажить и поставить эти 
темы на обсуждение кинозрителя. Та ин-
тимная «честность» и то прилизанное це-
ломудрие, с которым подходили в фильме 
к взаимоотношениям между мужчиной и 
женщиной, должны быть окончательно 
разоблачены. Довольно откармливать 
зрителя сладкими сказками о проворных 
аистах и волшебной капусте! Нужно за-
говорить настоящим языком там, где до 
сих пор слышны были хихикание, подсю-
сюкивание и шепелявость!» [Абрам Мат-
веевич Роом, 1994: 14]. 

Реакция на фильм, конечно же, не 
была однозначной. Несмотря на то, что 
картина пользовалась большим успехом, 
за полгода её посмотрело 1260560 зрите-
лей, она вызвала целую вереницу скан-
далов. В отдельных кинотеатрах показы 
запрещали, но под давлением публики 
вновь разрешали. В заводском кинотеа-
тре города Златоуста зрители в знак про-
теста покинули зал во время просмотра. 
В Москве в срочном порядке переимено-
вали Третью Мещанскую улицу в Третью 
Гражданскую (сейчас это улица Щепки-
на), чтобы не возникало никаких ассо-
циаций [Зайцева, 2013: 44].

Многие критики и зрители усмотрели 
в «Третьей Мещанской» «возмутитель-



119

Е.В. Жбанкова

ную инструкцию половой распущенно-
сти», проповедь «любви втроём». Другой 
рецензент отметил, что здесь «любовь 
предстаёт не в виде куртизанки с глад-
кой, напудренной кожей, а походит она 
скорее на уставшую прачку» [Гращенко-
ва, 2014: 285]. Роом «сгустил краски до 
предела, использовав всё же довольно 
редко встречающуюся в реальной жизни 
ситуацию, особенно рискованно выгля-
девшую на экране». В рецензиях говори-
лось также о том, что фильм – это фарс 
на экране. Отмечали нетипичность и 
случайность происходящего – «простой 
случай ведёт эту фильму» [Гращенкова, 
1977: 108].

В статье «Заметки о советской быто-
вой картине», опубликованной в жур-
нале «Советское кино», другой автор 
по-своему определил характер претен-
зий к Роому: «Если «Третья Мещанская» 
представляет собой несомненную удачу 
советского кино, то к режиссёру присту-
пают с вопросами: 

–	 «разве в такой квартире про-
живает большая часть рабочего класса 
СССР? 

–	 Где это видано, чтобы рабочий 
класс пил чай из подстаканника?

–	 Возможно ли, чтобы муж-
пролетарий, узнав об измене жены, так-
таки без боя оставил жену и жилпло-
щадь…»?

Как видим, подобные комментарии 
заостряют внимание зрителя на мель-
чайших бытовых деталях, важных для 
возникновения ощущения сопричастно-
сти к происходящему, но ни в коей мере 
не демонстрируют негативного отноше-
ния к «половой распущенности» героев. 
Газета «Кино», напротив, поместила ста-
тью «Первосортная Мещанская», в кото-
рой автора, в первую очередь, обвиняли 
в порнографии, а уже потом в потакании 
мещанским вкусам и формализации [Гра-
щенкова, 1977: 112]. 

В Европе также усмотрели в картине 
много двусмысленности, хотя зритель 
на неё шёл охотно. В Англии, Польше, 
Чехословакии, Китае и США её приняли 
восторженно. Во Франции она с успехом 
прошла под названием «Подвалы Мо-

сквы», и считается, что Рене Клер назвал 
свой знаменитый фильм «Под крышами 
Парижа» под влиянием картины Роома. 
В Германии фильм шел под названием 
«Кровать и софа». Его называли «эро-
тической комедией» и «пролетарской 
драмой о равноправии женщины. «Бер-
линская газета» даже назвала «Третью 
Мещанскую» «Потёмкиным» в камерной 
драме [Гращенкова, 2014: 297].

«Третью Мещанскую» часто называ-
ют лучшим фильмом А. Роома [Нея Зор-
кая, 2017: 54]. С течением времени эта 
необычная картина приобрела почти до-
кументальную ценность. В фильме много 
кадров Москвы, которой уже давно нет. 
Смотря фильм, мы можем видеть дома 
1920-х гг., старые газовые фонари, кото-
рые зажигает фонарщик, пролётки с ло-
шадьми на улицах города, свободных из-
возчиков у Ярославского вокзала. Москву 
ранним утром моют из шлангов, одно-
временно моется герой фильма, топчась 
в тазике под открытым краном самовара, 
стоящего на шкафу. Всё это создаёт види-
мость утреннего светлого чистого нового 
города, явно символизирующего собой 
новую жизнь его жителей.

Голуби садятся на стены ещё не сне-
сённого Страстного монастыря, не-
сколько раз в кадре появляется ещё не 
разрушенный Храм Христа Спасителя, 
вместо Юрия Долгорукого стоит обелиск 
Свободы, Триумфальная арка ещё сто-
ит на площади Белорусско-Балтийского 
вокзала. В фильме есть редчайшие для 
сегодняшнего дня кадры, в которых за-
печатлён недостроенный до революции 
храм Александра Невского на Миусской, 
который очень скоро будет разрушен. 
Совершенно непривычен вид на Москву 
с Воробьёвых гор: видна несохранивша-
яся церковь Тихвинской иконы Божьей 
Матери, но не «Лужники», которых про-
сто ещё нет. Чаще всего мы видим Москву 
с крыши Большого театра, на которой 
работает Николай. Москва напоминает 
муравейник: все куда-то бегут в разных 
направлениях, создавая атмосферу днев-
ного чрезвычайно делового города.

В 1998 г. к 70-летию фильма на экраны 
вышел ремейк «Третьей Мещанской» под 



120

Культурология

названием «Ретро втроём». Снял фильм 
выдающийся советский режиссёр Петр 
Тодоровский. Задумал режиссёр съёмки 
ещё в 1992 г., в год 65-летия картины. Ра-
бота началась, но была прервана в связи 
со сложной социально-экономической 
ситуацией в стране и продолжена лишь 
спустя несколько лет. Продюсер фильма 
Мира Тодоровская ещё в 1993 г. в интер-
вью «Вечерней Москве» говорила, что 
«Третья Мещанская» несёт на себе пе-
чать времени. Фильм назван так потому, 
что тогда считалось:  супружеская вер-
ность – проявление мещанства, а муж-
чина и женщина вольны любить, кого 
захотят. В новом фильме центр внима-
ния переместится на сильную женщину 
«со стержнем», вокруг которой суетятся 
два «сперматозоида». Но тема и старого, 
и нового фильма не в феминизме, а в по-
казе независимости женщины [Детков, 
1993].

Когда фильм «Ретро втроём» вышел 
на суд зрителей, то, несмотря на «звёзд-
ных» актёров – Е. Яковлеву, В. Сидихина 
и С Маковецкого, – в нём занятых, он не 
получил серьёзного успеха. Критика не 
отнесла картину к лучшим произведе-
ниям П. Тодоровского, и она оказалась к 
настоящему времени достаточно прочно 
забытой, в отличие от первоисточника. 
Фильм двадцатых годов довольно слож-
но связать с реалиями России девяно-
стых годов. Поэтому, следуя поворотам 
сюжета «Третьей Мещанской», Тодоров-
ский смещает смысловые акценты, что 
приводит к появлению совсем иной кар-
тины. Главная героиня – не домохозяйка, 
а фотохудожник, прочно стоящая на но-
гах. Два её «мужа» – неудавшиеся актёры, 
один из которых ставит телевизионные 
«тарелки», а другой – расклеивает афи-
ши. Смысл картины меняется: жертвен-
ная Людмила превращается в уверенную 
Риту, которая не бросает своих мужчин 
ради сохранения ребёнка и новой жизни, 
а наоборот, оставляет их при себе ради 
удовлетворения своих бытовых и худо-
жественных нужд. «Третья Мещанская», 
прежде всего, фильм социальный, а «Ре-
тро втроём», по словам самого режиссё-
ра, фильм о любви.

Рецензенты говорили об этом филь-
ме, что в нём все намешано: новейшая 
вседозволенность и страхи в стиле ре-
тро, избирательная ностальгия и мо-
дерновые тарелки [Аннинский, 2014: 
285]. Общий смысл фильма сводится к 
утверждению: «бабы несчастны не по-
тому, что мужика нет, а потому, что бабе 
для нормальной безопасности нужен не 
менее, как банкир». «Жизнь забавами 
полна», так сказано в названии фильма, 
и это и отражает его главную мысль» 
[Гращенкова, 2014: 348]. Современным 
студентам-гуманитариям МГУ имени 
М.В. Ломоносова было предложено в ка-
честве эксперимента и выявления «све-
жего» взгляда на оба произведения, по-
смотреть оба фильма и написать на них 
рецензии. Обязательным условием было 
высказать своё мнение по вопросу: «Что 
в этих фильмах правда, а что ложь?». 

В эксперименте участвовало 19 чело-
век. На удивление, мнения и точки зре-
ния были весьма сходны, хотя по текстам 
было понятно, что каждый писал само-
стоятельно и ни с кем из товарищей не 
советовался. В целом, фильм «Третья Ме-
щанская» понравился студентам гораз-
до больше, чем фильм «Ретро втроём». 
Молодым людям показалось, что фильм 
1920-х гг. честнее, сильнее и интереснее. 
В своих рецензиях многие из них сказа-
ли, что ситуация «Ретро втроём» пока-
залась им менее правдивой и надуман-
ной, в текстах неоднократно прозвучало 
слово ложь. Неправдой им показалась не 
сама ситуация жизни втроём, а выход из 
неё: в «Третьей Мещанской» он, по мне-
нию критиков, естественен и оправдан, а 
в «Ретро втроём» – фальшив. И  по демон-
страции в фильмах атмосферы 1920-х гг. 
и 1990-х гг. мнения сошлись. «Третья Ме-
щанская» показала настоящую Москву, 
безо лжи, обстановка в «Ретро втроём» 
показалась надуманной и ненастоящей.

Что студентам понравилось больше 
всего в обоих фильмах – это режиссёр-
ская работа и игра актёров. В качестве 
иллюстраций приведу несколько инте-
ресных цитат из рецензий.

Рецензия №1. «Меня поразила исто-
рия женщины, которая пытается ужить-



121

Е.В. Жбанкова

ся с двумя мужчинами. Данная история 
весьма специфична и для современного 
кинематографа, а для советского – мак-
симально необычна».

Рецензия № 2. «После просмотра 
фильма «Третья Мещанская» у меня оста-
лись только положительные эмоции. Я 
могу посоветовать данный фильм к про-
смотру тем, кто хочет познакомиться с 
фильмами, сделанными в СССР. А фильм 
«Ретро втроём» мне не понравился, он 
какой-то ненастоящий».

Рецензия № 3. «Фильм «Третья Ме-
щанская» произвёл на меня положитель-
ное впечатление и, несмотря на прими-
тивность сюжета, даже понравился. Если 
честно, то перед просмотром я была аб-
солютно уверена в обратном, и поэтому 
долго откладывала этот момент».

Рецензия № 4. «Ретро втроём» – хоро-
ший фильм, но «Третья Мещанская» луч-
ше. Я думаю, что с ремейками всегда так, 
они хуже оригинала. В первом фильме 
ситуация взята прямо из жизни, я читала 
про Маяковского и Лилю Брик, а во вто-
ром сюжет просто придуман авторами 
картины».

Рецензия № 5. «Лично мне фильм по-
нравился своей душевностью. Он не пы-
тается хватать звёзды с неба, а скромно и 
уверенно рассказывает свою историю. На 
контрасте с современными российскими 

многомиллионными блокбастерами он, 
к большому удивлению, воспринимается 
как плод гораздо более кропотливой ра-
боты. Я не уверен, что этот фильм мож-
но пересматривать много раз или что 
он навсегда оставит след в моей душе, 
но на фоне сегодняшней нехватки по-
настоящему новаторских отечественных 
работ мне было приятно смотреть «Тре-
тью Мещанскую».

В целом, говоря о современном взгля-
де на кинематограф 1920-х гг. на при-
мере «Третьей Мещанской», можно с 
уверенностью сказать, что этот кинема-
тограф жив и даже имеет своего зрите-
ля. Чем дальше уходит от нас то время, 
тем реальнее и правдивее кажется нам 
история, рассказанная в фильме. Сейчас 
уже мало кого смущает его «эротизм», 
поскольку современный зритель каж-
дый день видит на экране сюжеты, куда 
как более нескромные, и потому «эпа-
тажная» для 1920-х гг. картина не пред-
ставляется скандальной даже юному 
зрителю. Именно в этом и заключается 
рост исторического значения фильма: 
он теперь является не высокопрофессио-
нальной семейной драмой, а почти до-
кументальной лентой, не лживо, а прав-
диво рассказывающей о реальной жизни 
Москвы второй половины 1920-х гг.

Список литературы:

Аннинский Л.А. Поздние слезы. Заметки вольного кинозрителя. М.: Эйзенштейн-центр, ВГИК, 
2006. 431 с.

Генс А. Проблема аборта в СССР. М.: Государственное Медицинское Издательство, 1929. 91 с.
Гращенкова И.Н. Абрам Роом. М.: Искусство, 1977. 265 с.
Гращенкова И.Н. Киноантология ХХ/20. М.: Человек, 2014. 896 с.
Детков А. Трое в постели, не считая «мещанства» // Вечерняя Москва. 1993. 22 декабря.
Зайцева Л.А. Становление выразительности в российском дозвуковом кинематографе. М.: ВГИК, 

2013. 311 с.
Зоркая Н. Лента длиною в эпоху. Шедевры советского кино. М.: ООО ТД «Белый город», 2017. 

370 с.
Кодекс законов о браке, семье и опеке РСФСР от 18 ноября 1926 г.// СУ РСФСР. 1926. № 82.
Кодекс законов РСФС об актах гражданского состояния, брачном, семейном и опекунском праве 

от 22 октября 1918 г. // СУ РСФСР. 1918. № 76-78.



122

Культурология

Об авторе:

Жбанкова Елена Васильевна – д.и.н., профессор Факультета иностранных языков и регио-
новедения МГУ имени М.В. Ломоносова. 119991, Москва, Ленинские горы, д. 1, стр. 13. Науч-
ная специализация: отечественная история, история отечественной культуры, культурология. 
E-mail: evzhbankova@mail.ru.

A  SOVIET  FAMILY  AS  DEPICTED  ON  SCREENS  
IN  1920s – AUTHENTIC  OR  NOT?
Elena V. Zhbankova

Department of Foreign Languages and Regional Studies of Lomonosov Moscow State 
University, 119991, Leninskie gori 1, b. 13.

Abstracts. In 2017 it was 90 years since a “cult” movie “The Third Meshanskaya”, by A. Room 
came out. This movie was known as a “Battleship Potemkin” in everyday life movie genre. In 2018, 
in turn, it was a 20-year anniversary of the movie “Retro for three”, a remake of “The Third Meshan-
skaya” by P. Todorovsky.

Because of this, students of faculty of foreign languages and area studies were given an assign-
ment as a part of a course “Russian Cinema” to write reviews on both aforementioned movies. The 
main goal of the task was not to find out students’ opinion about a “provocative” movie shot in 1920s, 
but rather to assess their knowledge of peculiarities and problems of interpersonal and family rela-
tions that people had in the first years of Soviet regime.

The results of the experiment were predictable. Students generally liked both movies, especially 
“The Third Meshanskaya”. Students were surprised both with topicality of the movie’s theme and with 
the audacity of the film director. It turned out that the realities of soviet life in 1920s are unfamiliar 
and practically unknown to modern students. 

This article makes an attempt to address gender issues related to NEP (new economic policy) 
period of Soviet history in order to define exactly how authentically the daily life of average soviet 
people was shown in soviet movies. To make an objective assessment of a content of such movies 
additional sources and materials are required.

Key words: family, love, women question, everyday life, friendship, lower middle class, workers, 
a new life, lie, gathering

Коллонтай А.М. Новая мораль и рабочий класс: Любовь и новая мораль. М.: Издательство ВЦИК, 
1919. 61 с. 

Крупская Н. Брачное и семейное право в Советской России // Коммунистка. 1920. № 3-4. С. 16-
19.

Кудрявцев С. Свое кино. М.: Дубль-Д, 1998. 492 с.
Луначарский А. О быте. Л.: Государственное издательство, 1927. 43 с.
Роом А.М. Материалы к ретроспективе фильмов. М.: Музей кино, 1994. 48 с.
«Третья Мещанская» // Российский Иллюзион. М.: Материк, 2003. 732 с.



123

Е.В. Жбанкова

References:

Anninskii L.A. Pozdnie slezy. Zametki vol’nogo kinozritelia [Belated tears. The notes of a free viewer]. 
Moscow, Eisenstein Center, VGIK, 2006. 431 p. (In Russian).

Gens A. Problema aborta v SSSR [The problem of abortions in USSR]. Moscow, State Medical Publish-
ing House, 1929. 91 p. (In Russian).

Grashchenkova I.N. Abram Room [Abraham Room]. Moscow, Art, 1977. 265 p. (In Russian).
Grashchenkova I.N. Kinoantologiia XX/20 [Cinema Anthology ХХ/20]. Moscow, Man, 2014. 889 p. (In 

Russian).
Detkov A. Troe v posteli, ne schitaia «meshchanstva» [Three in a bed (To say nothing about the bour-

geoisie)]. Vecherniaia Moskva - Evening Moscow, 1993, 22 December (In Russian).
Zaitseva L.A. Stanovlenie vyrazitel’nosti v rossiiskom dozvukovom kinematografe [The establishment 

of expressiveness in Russian silent cinema]. Moscow, VGIK, 2013. 311 p. (In Russian).
Zorkaia N. Lenta dlinoiu v epokhu. Shedevry sovetskogo kino [The Film as long as an Epoch. Master-

pieces of Soviet Cinema]. Moscow, LLC TD White City, 2017. 370 p. (In Russian).
Kodeks zakonov o brake, sem’e i opeke RSFSR ot 18 noiabria 1926 g.[The Code of Laws on Marriage, 

Family and Custody in USSR]. SU RSFSR [The collection of USSR Laws], 1926. no. 82 (In Russian).
Kodeks zakonov RSFS ob aktakh grazhdanskogo sostoianiia, brachnom, semeinom i opekunskom 

prave ot 22 oktiabria 1918 g. [The Code of Laws of USSR on Registration of Families]. SU RSFSR [The col-
lection of USSR Laws]. 1918. no. 76-78 (In Russian).

Kollontai A.M. Novaia moral’ i rabochii klass: Liubov’ i novaia moral’ [The New Morals and the Work-
ing Class.] Moscow, Publishing House of the All-Russian Central Executive Committee, 1919. 61 p. (In 
Russian).

Krupskaia N. Brachnoe i semeinoe pravo v Sovetskoi Rossii [Marital and Family Law in Soviet Russia]. 
Kommunistka - Female Communist, 1920, no. 3-4, pp. 16-19 (In Russian).

Kudriavtsev S. Svoe kino [Own cinema]. Moscow, Dubl-D, 1998. 492 p. (In Russian).
Lunacharskii A. O byte [On Daily Life]. Leningrad, State Publishing House, 1927. 43 p. (In Russian).
Room A.M. Materialy k retrospektive fil’mov [Materials for a retrospective of films]. Moscow, Museum 

of Cinema, 1994. 48 p. (In Russian).
«Tret’ia Meshchanskaia» [«The Third Meshanskaya»]. Rossiiskii Illiuzion [Russian Illusion]. Moscow, 

Mainland, 2003.732 p. (In Russian).

About the Author:

Elena V. Zhbankova – PhD in History (Doctor of Historical Sciences), Professor at the Department 
of Foreign Languages and Regional Studies of Lomonosov Moscow State University, 119991, 
Leninskie gori 1, b. 13.  E-mail: evzhbankova@mail.ru.



124

Культурология

СРАВНИТЕЛЬНАЯ  ХАРАКТЕРИСТИКА  
ДЕЯТЕЛЬНОСТИ  А.Б. ЛОБАНОВА-РОСТОВСКОГО 
И  Н.П. ИГНАТЬЕВА  В  ПЕРИОД   
РУССКО-ТУРЕЦКОЙ  ВОЙНЫ  1878-1879 гг.
Е.С. Фёдорова

Московский государственный университет имени М.В.Ломоносова.
119991, Российская Федерация, Москва, Ленинские горы, д. 1.

Успехи во внешней политике России XIX в. были значительны благодаря 
усилиям дипломатов Алексея Борисовича Лобанова-Ростовского и Николая 
Павловича Игнатьева. Игнатьев был опытным тактиком, высоким про-
фессионалом, владеющим военным искусством. Ему была присуща дипло-
матическая хитрость. Иногда Игнатьев проявлял авантюризм. В основ-
ном эти качества обеспечивали ему удачу на дипломатическом поприще. 
Однако Игнатьеву не хватало исторических знаний. Именно в диплома-
тических переговорах во время русско-турецкой войны 1878-1879 гг. эта 
лакуна помешала его успеху. Он настаивал на идее панславизма, не учиты-

вая заинтересованность Европы в мощи и влиянии Османской империи как части 
международной системы силовых противовесов.

 Лобанов-Ростовский был выдающимся стратегом. И ему были присущи уклон-
чивость, искусное умение убедить в своей правоте. Вместе с тем роль истори-
ческих знаний в его дипломатической практике была огромной. При заключении 
окончательного Константинопольского договора ему помогли фундаментальные 
«фоновые знания», позволявшие адекватно оценить геополитическую обстановку. 
История научила его, что иногда нужно действовать стремительно, а в некото-
рых ситуациях проявлять величайшую осторожность. В ситуации русско-турецкой 
войны он ставил перед собой только конкретные цели. Если Сан-Стефанский пре-
лиминарный мирный договор 1878 г., подписанный графом Игнатьевым, общеизве-
стен, то об окончательном Константинопольском договоре, подписанном князем 
Лобановым-Ростовским, до сих пор крайне мало упоминают. «Берлинский трактат 
великих держав» 1878 г. лишил Россию значительной части приобретений, кото-
рых она добилась по Сан-Стефанскому договору. Для решения важных общих и кон-
кретных задач новый посол должен был обладать в первую очередь развитой спо-
собностью налаживать отношения с людьми. Вся совокупность личностных черт 
Лобанова привела его к убедительному успеху. Им стал окончательный Констан-
тинопольский мирный договор 1879 г., в результате которого возникло самостоя-
тельное государство –Княжество Болгарское.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-124-131



125

Е.С. Фёдорова

Имея дело с дипломатически-
ми инициативами двух бес-
спорно выдающихся политико- 

дипломатических деятелей, каковы-
ми являлись князь Алексей Борисович 
Лобанов-Ростовский и граф Николай 
Павлович Игнатьев, мы увидим, сколь су-
щественную роль в той или иной дипло-
матической ситуации сыграли специфи-
ческие черты личностей обоих. 

ИГНАТЬЕВ

Игнатьев – с раннего возраста  воен-
ный, окончивший пажеский корпус и Во-
енную академию. Гусар, ибо обладая умом 
неординарным, он проявлял гусарство 
в том понимании, в котором это слово, 
во всём объёме положительных и отри-
цательных смыслов, известно русскому 
читателю –  от романтической поэзии до 
фольклора. То есть умел проявлять  от-
вагу, имел склонность и способность к 
риску и порой в нём отмечали даже не-
который авантюризм. С другой сторо-
ны, ему была присуща дипломатически 
уместная хитрость, умение «усыпить 
бдительность» оппонентов, достоверно 
привести их к нужным ему выводам. Сум-
ма, казалось бы, противоречивых качеств 
личности Игнатьева, быть может, в дру-
гом роде деятельности сказалась бы не-
гативно, однако была благоприятна для 
избранной дипломатической стези. Эти 
черты были помножены на широкий кру-
гозор в области военного дела (Игнатьев 
один из немногих своих современников 
закончил Военную академию с серебря-
ной медалью), а также и на недюжинный 
ум, и приводили, в основном, к удачным 
профессиональным результатам.

Как известно, уже в возрасте 24 лет, 
в 1856 г., будучи участником Парижской 
мирной конференции, Игнатьев сумел 

убедить  всех представителей стран-
участниц провести такую новую границу 
России, которая бы включала бόльшую 
часть болгарских колоний, не отдавая 
переселенцев Турции, откуда они посто-
янно бежали под защиту России. В тече-
ние двенадцати лет (1864—1876 гг.) Иг-
натьев был послом Российской империи 
в Османской империи, и, как говорит 
современник, умел завоевать такое по-
ложение в глазах турецкой знати, что «в 
действиях своих был почти полным хо-
зяином». Здесь важно мнение дипломата 
Ю.С. Карцова: «Главною и неизменною 
целью игнатьевской политики было раз-
рушение Турецкой империи и замена её 
христианскими, предпочтительно сла-
вянскими народностями. … Умозритель-
ным политиком Н.П. Игнатьев не был: с 
принципами и отвлечённостями он об-
ращался довольно бесцеремонно. Поли-
тическому миросозерцанию его недоста-
вало глубины исторического чернозёма» 
(курсив мой — Е.С.Ф.) [Карцов, 1915: 11].

ЛОБАНОВ

В сложной ситуации конфликта дер-
жав Алексей Борисович был назначен 
Чрезвычайным и полномочным послом 
в Константинополе (1878—1879). Он об-
ладал необходимой решительностью и 
«быстротой ума», одновременно раздра-
жающей современников, но полезной для 
дипломатии «уклончивостью» [Лобанов-
Ростовский, 2010: 374], а также постоян-
ной собранностью, которую недоброже-
латели называли «сухой, быстротечной 
и чопорной манерой вхождения в дело» 
[Ламсдорф, 1991: 163]. Однако он имел в 
распоряжении  и некоторые другие каче-
ства, позволившие ему в русско-турецком 
конфликте выстроить более глубокую и 
осмотрительную линию.

Ключевые слова: Константинопольский мирный договор 1879 г.; Николай Игна-
тьев, высокий профессионал-военный и разведчик; Алексей Лобанов-Ростовский 
библиофил, генеалог, историк и министр МИД Российской империи.



126

Культурология

Конечно, приведенные выше черты 
характера обоих послов в Турции – обыч-
но присущи в той или иной пропорции 
для большинства дипломатов высшего 
класса.  И Лобанову было присуще умение 
«усыпить противника». Недаром, учась в 
Царскосельском лицее, он участвовал в 
школьных спектаклях, возможно, умел 
«войти в роль», помимо того, был специ-
ально обучен, как и все воспитанники, 
непринуждённой и естественной манере 
поведения, которая располагает собе-
седника к коммуникации [Кобеко, 2008: 
339]. И по обстоятельствам – риск иной 
раз ему был свойствен, а в других случаях 
– осторожность.

Однако, если идеей Игнатьева оказа-
лось «разрушение Турции, замена её хри-
стианскими, предпочтительно славян-
скими народностями», и мы понимаем 
обоснование: граф искренне сочувство-
вал угнетаемым братьям-славянам на 
Османской территории, то вот современ-
ник князя замечал: Лобанов, как пишет 
современник (и это высказывание при-
водит Иван Сергеевич Кушнарёв), автор 
единственной диссертации о деятельно-
сти Лобанова, датированной 2008 г., «не 
тормошил турок, как это делали другие 
послы, не возбуждал новых вопросов и 
держался главных линий, данных ему ин-
струкцией… Такою манерою приобрёл он 
расположение султана Абдул-Гамида, как 
ни один посол ни до, ни после него» [Куш-
нарёв, 2008: 61].  Ещё в ту пору, когда сул-
тан был наследником, а Лобанов служил в 
посольстве Константинополя, князь ста-
вил перед собой только конкретные цели 
заключения мира, не замахиваясь на идеи 
панславизма, как это делал Игнатьев.

Что же отличало Алексея Борисови-
ча в принятии более обдуманной линии 
поведения в Константинополе? Мы бы 
сказали современным языком: фунда-
ментальные «фоновые знания», позво-
лявшие адекватно оценить геополити-
ческую обстановку. Лобанов очень много 
читал и знал в первую очередь обшир-
ную историческую литературу (его кол-
лекция редких изданий насчитывала при 
его жизни около 9000 экземпляров). Он с 
детства очень любил историю. Не толь-

ко любил, но занимался ею в течение 
всей своей жизни [Ковригина, 2010: 30]. 
Здесь важно отметить, что близость его к 
императору Александру II с юных лет по-
зволила пользоваться и изучать различ-
ные архивные документы, в том числе и 
остающиеся тайной для всех, династиче-
ские тайны Романовых.  В конце концов, 
исторические занятия стали системати-
ческими занятиями профессионала. Ло-
банов имел многолетние навыки работы 
с историческими документами, первоис-
точниками [Сидорова, 2014: 118].  

Из естественного интереса любозна-
тельного ребёнка к старшему поколению 
его круга, к тому, как они жили, выросли 
занятия генеалогией. Особенно бережно 
князь относился к историческому  досто-
янию России – угасшим родам. И как из-
вестно, Лобанов стал автором известней-
шей генеалогической книги, тотчас при 
выходе ставшей библиографической ред-
костью [Ковригина, 2010: 30]. Более того, 
накопленные знания при работе с руко-
писями побуждают Алексея Борисовича 
стать последовательным очеркистом-
историком. В течение  16 лет, в 1873-1888 
гг., он публикует плоды своих исследова-
ний в журналах «Русская старина» и «Рус-
ский архив», посвящая очерки деятель-
ности и роли, например, князя Лопухина, 
Бирона, графов Зубовых, то есть, умея 
объять мыслью широкоохватный исто-
рический материал. 

Существуют исторические сочине-
ния Лобанова по французской истории, 
изданные в Париже и на французском 
языке. Надо отметить, что деятельность 
Лобанова-историка была весьма одо-
брена современниками, что сказалось, в 
частности, в избрании его в 1876 г. почёт-
ным членом Императорской академии 
наук. А на современном уровне этот род 
деятельности Лобанова совершенно вы-
ключен из научных исследований [Ков-
ригина, 2010: 30]. Для чего, говоря о бо-
лее уместной, осторожной и оправдавшей 
себя стратегии Лобанова в отношении 
Турции, мы коснулись его занятий исто-
рией? Полагаю, исторический фон играл 
роль в практических решениях князя. Ко-
лоссальный опыт быстротекущей жизни 



127

Е.С. Фёдорова

сочетался в этом дипломате с историче-
ской искушённостью. И последний давал 
ему видение углублённой перспективы, 
которая может быть  последствием дей-
ствий сегодняшнего дня. 

Предположим даже, не менее графа 
Игнатьева, умозрительно Лобанов желал 
бы на Балканах большой христианской 
империи. Однако реальные историче-
ские особенности развития Османской 
империи, заинтересованность стран Ев-
ропы в её мощи и влиянии, то есть вся 
совокупность исторически выверенно-
го понимания международной системы 
противовесов,  не позволяли ему преуве-
личений, в конечном итоге, вредных для 
России. Практического, дипломатическо-
го и жизненного опыта графу Игнатьеву 
было не занимать, но, возможно, отсут-
ствие исторической перспективы заста-
вило проглядеть реальные военные силы 
Турции на тот момент, что повлекло за 
собой отставку Игнатьева? Следует до-
бавить: как сказал Никита Дмитриевич 
Лобанов-Ростовский в устном выступле-
нии, «Лобанов использовал идеи  страте-
гии, созданной  в России генералом Ан-
туаном Жомини, его современником на 
русско-турецком фронте. Лобанов – стра-
тег. Игнатьев – дипломат-администратор, 
опытный генштабист и разведчик». 

В результате обдуманных действий – 
помимо мирного договора, условия кото-
рого были благоприятны России, – важен 
и другой факт: возникло самостоятель-
ное государство, автономное Княжество 
Болгарское. Недаром «твёрдое мнение, 
что император России должен «возвра-
тить болгарам царство», стало устойчи-
вой формулой болгарского фольклора. 
Благодарность освобождённого народа 
отразилась во многих памятниках народ-
ного и художественного творчества [Ма-
карова, 2006:151]. И здесь мы видим не-
малый вклад осмотрительной политики 
А.Б. Лобанова-Ростовского. Однако в XX 
в. нет исследования этого важного фраг-
мента русской истории. Лишь к периоди-
ке середины прошлого века относятся: 

–	 одно упоминание А.Б. Лобанова-
Ростовского в достижении константино-
польского договора; 

–	 три упоминания роли Лобанова 
в урегулировании российско-болгарских 
отношений [Кушнарев, 2008: 8] 

–	 и только недавние работы, начи-
нающиеся с конца первого десятилетия 
XXI в., понемногу открывают это стран-
ное «табу» на деятельность Лобанова.

Если Сан-Стефанский прелиминар-
ный (предварительный) мирный до-
говор между Россией и Турцией 1878 г.,  
подписанный графом Игнатьевым, об-
щеизвестен, то об окончательном Кон-
стантинопольском договоре, который со 
стороны России был подписан князем 
А.Б. Лобановым-Ростовским, до сих пор 
крайне мало упоминают. Меж тем, после 
Сан-Стефанского договора произошли 
события, которые подточили его положи-
тельные результаты. А так называемый 
«Берлинский трактат великих держав» 
1878 г. лишил Россию значительной ча-
сти приобретений, которых она добилась 
по Сан-Стефанскому договору. Ведение 
дальнейших переговоров по заключению 
русско-турецкого соглашения осложни-
лось явным противодействием Турции, 
чувствовавшей за собой поддержку Ев-
ропы, которая была настроена недобро-
желательно по отношению к России,— 
подчёркивает И.С. Кушнарёв [Кушнарёв, 
2008: 52].

В этой ситуации перед Лобановым 
встал ряд важных общих и конкретных 
задач. В инструкции Лобанову A.M. Гор-
чаков писал: «Нам важно иметь в руках 
обязательство, непосредственно связы-
вающее Турцию с Россией, независимо от 
её обязательств по отношению к Европе» 
[Кушнарёв, 2008: 49]. Чтобы решить их, 
помимо сказанного, новый посол должен 
был обладать совершенно уникальными 
характеристиками. Они у Лобанова ока-
зались. Поясним: помимо общего каче-
ства — колоссально развитой способно-
сти Лобанова как дипломата налаживать 
отношения с людьми, ещё и конкретные 
редкие обстоятельства: 

–	 личное благоволение  и доверие 
императора Александра II к князю; 

–	 уважение к нему в высших турец-
ких кругах ещё со времени его предыду-
щей деятельности в качестве посла; 



128

Культурология

–	 расположение к нему лично сул-
тана Абдул-Хамида II, который сам обра-
тился к Императору с просьбой назначить 
послом именно Лобанова [Кушнарёв, 
2008: 48]. 

Только один пример. Благодаря лич-
ному влиянию, а также обдуманным и 
одновременно стремительным действи-
ям Лобанову даже удалось пресечь новый 
виток военных действий, угроза которо-
го возникла уже после заключения Сан-
Стефанского договора. Летом 1878 г.,  
после прекращения военных действий 
близ Сан-Стефано, русская и турецкая ар-
мии расположились напротив друг друга. 
Турецкий генерал Фуад-паша посчитал 
возведённые русскими наблюдательные 
вышки нарушением и потребовал у ге-
нерала Скобелева их разрушить вечером, 
предупредив о возможном приказе о на-
ступлении и даже выдвинув за пределы де-
маркационной линии передовые войска.

Лобанов в 5 часов утра уже был у 
турецкого министра иностранных дел 
Сервет-паша, настоял, чтобы того разбу-
дили, сумел быстро объяснить ситуацию, 
убедил о нежелательных для Турции 
последствиях. Он добился от министра, 
который не мог решиться беспокоить 
султана, чтобы он телеграфировал об 
происшествии Абдул-Хамиду II.  В итоге: 
уже в 6 часов утра султан телеграфиро-
вал Фауд-паше о прекращении прово-
кационных действий [Кушнарёв, 2008:  
58-59]. За превосходно выполненную 
службу последовали награды и от Рос-
сийской, и от Османской империй:

–	 чин действительного тайного со-
ветника; 

–	 орден Александра Невского с ал-
мазными подвесками; 

–	 а в 1880 г. ему был пожалован  
орден Османие 1 степени [Кушнарёв, 
2008: 61].

HUMANUM EST!1

Как конкретный пример прибавим к 
сказанному: в дневнике графа Ламсдор-

фа, приводится тайное письмо Лобано-
ва, который сообщает как бы «сплетни» 
о семейной жизни правителя Болгарии, 
однако осмотрительно доводит их до 
сведения, ибо «лично я верю им напо-
ловину, хотя и не упускаю из виду, что 
на Востоке всё возможно» [Ламсдорф, 
1991, 30]. Что это, как не исторический 
опыт, который обостряет видение на-
стоящего? Добавим в скобках, что сведе-
ния Ламсдорфа тем более ценны, что он 
испытывал сильную неприязнь к Лоба-
нову, в интриге назначения Лобанова на 
пост министра МИД был противником 
[Голечкова, 2013: 50-53]. Вот он пере-
даёт впечатление от Лобанова как от 
«хлыща… Вот результат надменных по-
вадок князя» [Ламсдорф, 1991, 134-135]. 
Или приводит мнение коллеги: «Князь 
прекрасно сохранился, видимо, он при-
надлежит к людям, у которых вместо 
сердца камень» [Ламсдорф, 1991, 49-50].  
А ведь последнее вовсе противополож-
но действительности. Лобанов был не 
только страстным игроком на между-
народной арене, страстным учёным-
исследователем и библиофилом, но и 
умел глубоко любить. Мы это знаем из 
реалий его биографии. Как известно, 
он бросил всё к ногам любимой, хотя в 
те времена его Love story была беспре-
цедентно скандальной. Баронесса Жю-
льетт де Буркне – замужняя женщина. 
Иностранка. Жена французского дипло-
мата в Константинополе! Но он не от-
ступил. [Гентшенфельбе, 2017: 72-147]. 
И, видимо, ни о чём не жалел, при всей 
привычке к деятельной энергии, назвав 
«счастливейшими» три года отставки, в 
уединении с возлюбленной [Кушнарёв, 
2008: 37]. Мягкость отношения к этой 
истории объясняется огромной пользой, 
которую приносили и могли принести в 
дальнейшем Отечеству дипломатиче-
ские способности Лобанова. Думается 
ещё, император Александр II, во власти 
сильной страсти к княгине Юрьевской, 
не мог не сочувствовать князю…

1	 Это человеческое – лат., букв., то есть «то, что свойственно человеку».



129

Е.С. Фёдорова

Об авторе:

Фёдорова Екатерина Сергеевна – доктор культурпологии, к.филол.н., профессор Кафедры  
теории преподавания иностранных языков ФИЯР МГУ имени М.В. Ломоносова. 119991, Рос-
сийская Федерация, Москва, Ленинские горы, д. 1. E-mail: ledentu@mail.ru.

TO  THE  COMPARATIVE  CHARACTERISTIC  OF  
TWO  DIPLOMATS:  LOBANOV-ROSTOVSKY  AND 
IGNATIEV  AGAINST  THE  BACKGROUND  OF  THE  
RUSSIAN-TURKISH  WAR
Ekaterina S. Fedorova

Lomonosov Moscow State University, GSP-1, Leninskie Gory, Moscow, 
119991, Russian Federation.

Abstracts. Successes in Russian politics of the XIX century are significant thanks to the efforts 
of diplomats Alexei Borisovich Lobanov-Rostovsky and Nikolai Pavlovich Ignatieff. In studies of the 
XX century, they are almost forgotten. Ignatieff is an experienced tactician, a supreme professional 
who owns a military affair. He had diplomatic cunning. Sometimes Ignatieff showed adventurism. 
Basically, these qualities provided him good luck in the diplomatic field. However, Ignatieff was not 
enough historical knowledge. It was in diplomatic negotiations during the Russian-Turkish war of 
1878-1879 that this lacuna prevented his success. He insisted on the idea of pan-Slavism, not taking 
into account all international factors. The diplomat did not take into account the historical features 
of the Ottoman Empire, Europe’s interest in its power and influence, that is, the historical totality of 

Список литературы:

Гентшенфельбе Наталия фон. Диалектика любви / Рюрикович в XXI веке. Князь Никита  
Дм. Лобанов-Ростовский. Статьи, интервью, письма, рецензии. М.: Минувшее, 2017. 660 с. С. 72-147.

Голечкова О.Ю. Пустующее министерство или борьба вокруг назначения князя А.Б. Лобанова-
Ростовского на пост министра иностранных дел. / Клио. Журнал для ученых. 2013. № 4 (76). С. 50-54.

Карцов Ю.С. За кулисами дипломатии. Петроград: Типография Надежда, 1908. 70 с.
Кобеко Д.Ф. Императорский Царскосельский лицей. Наставники и питомцы. М., Кучково поле, 

2008. 445 с.
Ковригина С.И. Дипломат и библиофил Алексей Борисович Лобанов-Ростовский / Книга в 

пространстве культуры. Вып. 1 (6), М., 2010. С. 29-32.
Кушнарев И.С. Жизнь и государственная деятельность А.Б. Лобанова-Ростовского. Саратовский 

государственный технический университет. 2008 г. : дисс. канд. ист. наук : 07.00.02 – отечественная 
история. 247 с.

Ламсдорф В.Г. Дневник 1894-1896. М.: Международные отношения, 1991. 456 с.
Лобанов-Ростовский Н.Д. Эпоха. Судьба. Коллекция. М.: Русский путь, 2010. 584 с.
Макарова И.Ф. Русский царь в народных преданиях болгар / Россия и Болгария. К 125-летию 

русско-турецкой войны 1875–1878 гг. М.: Институт славяноведения РАН, 2006. – 172 с. С. 150-159.
Сидорова А., Исаева Е. Ларец императора Павла / Родина. 2014, № 4. С. 116-119.



130

Культурология

the international system of counterweights.  Lobanov-Rostovsky - strategist. And it was inherent eva-
siveness, skillful ability to convince of the correctness. However, the role of historical education in his 
diplomatic practice was enormous. In a more deliberate line of conduct at the conclusion of the final 
Treaty of Constantinople, he was helped by fundamental «background knowledge» that allowed him 
to adequately assess the geopolitical situation. The Prince was engaged in history from an early age. 
The hobby grew into professional occupations. For 16 years he published historical essays in lead-
ing historical journals. He had access to secret documents of the Russian Empire thanks to the trust 
of Emperor Alexander II. Lobanov used to work with primary sources. History has taught him that 
sometimes you need to act quickly, and in some situations, to exercise the greatest caution. In the 
situation of the Russian-Turkish war, he set himself only specific goals. If the San Stefano peace Treaty 
of 1878, signed by count Ignatieff, is well known, then the final Treaty of Constantinople, signed by 
Prince Lobanov-Rostovsky, is still very little mentioned. Meanwhile, after the Treaty of San Stefano, 
there were events that undermined its positive results. A “Berlin treatise of the great powers” in 1878 
deprived Russia of a significant part of the acquisitions that it has achieved under the Treaty of San 
Stefano. Here Lobanov faced important General and specific tasks. To solve them, the new Ambas-
sador had to have absolutely unique characteristics. In addition to the enormously developed ability 
Lobanov to build relationships with people: personal goodwill and the confidence of Alexander II; the 
respect in the higher Turkish circles; the location to him of the Sultan, who himself appealed to the 
Emperor with a request to appoint Ambassador Lobanov. The totality of personality traits and cir-
cumstances led to a convincing success, which was the final Treaty of Constantinople in 1879, which 
resulted in an independent state-the Autonomous Principality of Bulgaria.

Key words: the final Treaty of Constantinople, 1879; Nicholas Ignatiev, a high Pro-military and 
intelligence; Alexey Lobanov-Rostovsky, bibliophile, genealogist, historian, Minister of foreign Affairs 
of the Russian Empire.

References:

Gentshenfel’be N.fon. Dialektika liubvi [The dialectic of love]. Riurikovich v XXI veke. Kniaz’ Nikita 
Dm. Lobanov-Rostovskii. Stat’i, interv’iu, pis’ma, retsenzii [Rurikovich in the XXI century. Prince Nikita Dm. 
Lobanov-Rostovsky. Articles, interviews, letters, reviews]. Moscow, Last, 2017. pp. 72-147. (In Russian).

Golechkova O.Iu. Pustuiushchee ministerstvo ili bor’ba vokrug naznacheniia kniazia A.B. Lobanova-
Rostovskogo na post ministra inostrannykh del [Leading ministry or the struggle around the appoint-
ment of Prince A.B. Lobanov-Rostovsky to the post of Minister of Foreign Affairs]. Klio. Zhurnal dlia 
uchenykh - Clio. Journal for scientists, 2013, no. 4 (76), pp. 50-54 (In Russian).

Kartsov Iu.S. Za kulisami diplomatii [Backstage democracy]. Petrograd, Printing House Hope, 1908. 
70 p. (In Russian).

Kobeko D.F. Imperatorskii Tsarskosel’skii litsei. Nastavniki i pitomtsy [The Imperial lyceum in Tsarskoye 
Selo. Mentors and fosterlings]. Moscow, Kuchkovo field, 2008. 445 p. (In Russian).

Kovrigina S.I. Diplomat i bibliofil Aleksei Borisovich Lobanov-Rostovskii [Diplomat and bibliophile 
Alexey Borisovich Lobanov-Rostovsky]. Kniga v prostranstve kul’tury - A Book in the Space of Culture, 
2010, no. 1 (6), pp. 29-32 (In Russian).

Kushnarev I.S. Zhizn’ i gosudarstvennaia deiatel’nost’ A.B. Lobanova-Rostovskogo: dis. … kand. ist. nauk 
[Life and state activity of A.B. Lobanov-Rostovsky. Cand.hist. sci. diss.]. Saratov, 2008. 247 p. (In Russian).

Lamsdorf V.G. Dnevnik 1894-1896 [Diary 1894-1896]. Moscow, International Relations, 1991. 456 p. 
(In Russian).

Lobanov-Rostovskii N.D. Epokha. Sud’ba. Kollektsiia [Epoch. Fate. Collection]. Мoscow, Russian way, 
2010. 584 p. (In Russian).

Makarova I.F. Russkii tsar’ v narodnykh predaniiakh bolgar [Russian tsar in the folk legends of the 
Bulgarians]. Rossiia i Bolgariia. K 125-letiiu russko-turetskoi voiny 1875–1878 gg. [Russia and Bulgaria. 
To the 125th anniversary of the Russian-Turkish war of 1875–1878]. Мoscow, Institute of Slavic Studies, 
Russian Academy of Sciences, 2006. pp. 150-159. (In Russian).



131

Е.С. Фёдорова

About the Author:

Ekaterina S. Fedorova – Professor, Doctor of Cultural Studies, Ph.D. in Philology, Department of 
Foreign Languages Teaching Theory, Faculty of Foreign Languages and Area Studies, Lomonosov 
Moscow State University. Russia, Moscow. E-mail: ledentu@mail.ru.

Sidorova A., Isaeva E. Larets imperatora Pavla [Casket of Emperor Paul]. Rodina - Motherland, 2014, 
no. 4, pp. 116-119 (In Russian).



132

Культурология

ЖУРНАЛ  «ОТЕЧЕСТВЕННЫЕ  ЗАПИСКИ»  В  
ИСТОРИИ  РУССКОЙ  КУЛЬТУРЫ  XIX  ВЕКА
Н.В. Шевцов

Московский государственный институт международных отношений МИД Россий-
ской Федерации. Россия, 119454, г. Москва, пр. Вернадского, 76.

Журнал «Отечественные записки» по праву относится к числу наибо-
лее известных периодических изданий за все годы существования отече-
ственной журналистики. Его издатели многое сделали для совершенство-
вания журналистского стиля выходивших материалов, для превращения 
появлявшихся номеров или книжек, как их ещё называли, в полноценные 
классические толстые русские журналы. В «Отечественных записках» 
публиковались статьи и заметки самых разных жанров. И все они отли-
чались высоким литературным мастерством. Напечататься в журнале 
мечтали и те, кто только приобщался к творческой работе, и опытные 

мастера пера. И все они понимали, что для «Отечественных записок» надо напи-
сать что-то особенное, чего не найдёшь в других журналах. 

«Отечественные записки» создавали не только выдающихся журналистов. Мно-
гие начинающие писатели становились известными после того, как первые произ-
ведения появились на страницах «Отечественных записок». К их числу относятся и 
те, кого мы называем классиками русской литературы. Журнал открыл Лермонто-
ва, первым опубликовав новеллы «Бэла», «Фаталист» и «Тамань», вошедшие в ро-
ман «Герой нашего времени». Многие стихотворения поэта нашли своего читателя 
благодаря «Отечественным запискам». Некоторые из ранних произведений Гоголя и 
Достоевского также первоначально были напечатаны в этом издании. Сюда же мо-
лодой Тургенев отдаёт свои ранние стихи. Пьесы Островского попадали на сцены 
ведущих российских театров вскоре после их публикации в журнале. «Отечествен-
ные записки» внесли огромный вклад в развитие русской культуры. С первых лет 
существования на его страницах стали появляться статьи, посвящённые откры-
вавшимся частным картинным галереям, нумизматическим коллекциям, собраниям 
книг, всевозможным выставкам произведений искусства и уже с самого начала свое-
го издания журнал выполнял важную просветительскую миссию.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-132-142

Ключевые слова: литературно-художественный журнал, история отечественной 
журналистики, история русской литературы XIX-го века, «Отечественные записки», 
«Современник», П.П. Свиньин, А.А. Краевский, В.Г. Белинский



133

Н.В. Шевцов

На протяжении всего XX века жур-
нал «Отечественные записки» не-
однократно привлекал внимание 

исследователей истории отечествен-
ной журналистики. В этой связи мож-
но упомянуть статьи А.А. Формозова и  
Э.Г. Гайнцевой [Формозов, 1967; Гайн-
цева, 1977], монографию М.В. Теплин-
ского [Теплинский, 1966]. Современные 
учёные также не обходят стороной это 
периодическое издание [Проскурин, 
2001; Есин, 2008]. И всё-таки современ-
ному читателю имя основателя «Отече-
ственных записок» не так хорошо из-
вестно. Если, например, издателем его 
главного конкурента «Современника» 
был великий Пушкин, то появлению 
«Отечественных записок» российская 
журналистика, литература и культура 
обязаны скромному чиновнику, дипло-
мату Павлу Петровичу Свиньину. 

Он побывал во многих странах. С 
1811 по 1813 гг. работал секретарём 
российского генерального консульства 
в Филадельфии [Лыщинская, 2012]. Во 
время пребывания в Соединённых Шта-
тах Свиньин создал несколько акваре-
лей, которые сегодня можно увидеть, 
знакомясь с посвящённой ему экспози-
цией в краеведческом музее города Га-
лич Костромской области. В 1818 – 1819 
гг. он опубликовал в двух книгах отчёт 
о состоянии недавно вошедшей в состав 
Российской империи Бессарабии под об-
щим названием «Отечественные запи-
ски». Автор исследования не скупился 
на похвалы императору, министрам, что 
позволило ему получить в 1820 г. раз-
решение на издание в столице журнала 
под тем же названием, что и подготов-
ленный ранее труд о Бессарабской гу-
бернии. 

В журнале, первоначально издавав-
шемся в формате карманной книги, 
публиковались, помимо сообщений о 
культурной жизни, описания военных 
кампаний, рассказы о путешествиях, 
освещались устраивавшиеся балы и фа-
мильные обеды. Много рассказывалось 
не только о выдающихся людях России, 
но и о талантливых, мало кому извест-
ных умельцах и самоучках [Данилов, 

1915]. На титульном листе первого но-
мера «Отечественных записок» были 
напечатаны такие слова: «Отечествен-
ные записки», издаваемые Павлом Сви-
ньиным. Часть первая». Здесь же был по-
мещён не оставляющий равнодушным 
и в наше время девиз-эпиграф: «Любить 
Отечество – велит природа, Бог, А знать 
его – вот честь, достоинство и долг» [От-
ечественные записки, 1820, №1].

Интересно, что журнал печатался в 
типографии известного русского изда-
теля В. Плавильщикова. Первый номер 
начинался со статьи П. Свиньина «Ипа-
тьевский монастырь». И дело не в том, 
что автор решил рассказать об одной из 
достопримечательностей Костромской 
земли, где он родился и где находилось 
его родовое имение. Свиньин считал 
Ипатьевский монастырь Костромы ро-
диной российской государственности. 
Ведь именно здесь находился Михаил 
Романов перед тем, как занять трон в Мо-
скве и стать первым царём династии Ро-
мановых [Отечественные записки, 1820, 
№1]. Мнение Свиньина подтвердила 
история. Уже в наши дни в палатах бояр 
Романовых монастыря, превращённых 
в музейную экспозицию, хранятся гра-
моты, подписанные в разные годы тре-
мя президентами России – Б. Ельциным,  
Д. Медведевым и В. Путиным. Каждый 
из них считал своим долгом посетить 
Ипатьевский монастырь, ставший сим-
волом российской государственности.

Свою актуальность и по сей день со-
храняет опубликованное в «Отечествен-
ных записках» Первое письмо из Мо-
сквы. Его автор пытается разобраться 
в причинах гибели российских древно-
стей, что, как он считает, серьёзно обе-
днило отечественную культуру. «Кроме 
набегов татар на Москву, – отмечается 
в письме, – три эпохи были самыми па-
губными для отечественных наших ле-
тописей и хранилищ наук и художеств. 
Первая – истребление царём Федором 
Алексеевичем местнических книг, при-
чём отбираемы были у дворян все кни-
ги, в коих находилось хоть одно слово, 
касающееся их фамилии. А мы знаем, 
что в то время нередко вся библиотека 



134

Культурология

русского дворянина состояла из одной 
толстой книги, в которую вписывал он 
свою родословную, исторические проис-
шествия и разные предания, дошедшие 
к нему от его предков» [Отечественные 
записки, 1820, №1: 63].

Тем самым автор письма обращает 
внимание на отрицательную сторону 
в целом прогрессивной реформы, свя-
занной с отменой местничества. В соот-
ветствии с ней люди стали назначаться 
на важные государственные должности 
вне зависимости от знатности боярско-
го рода, а в силу их знаний и способно-
стей. Называя другие причины гибели 
памятников письменности и культуры, 
автор Письма заключает: «Вторая эпо-
ха – чумы, а третья – 1812 год» [Отече-
ственные записки, 1820, №1: 64]. Чтобы 
противостоять эпидемии чумы, сжи-
галось всё имущество умерших, в том 
числе книги и картины. Ну, а пожар Мо-
сквы привёл к гибели многие дворян-
ские усадьбы, где хранились бесценные 
произведения литературы и искусства. 
Вспомним печальную участь принадле-
жавшей А.И. Мусину-Пушкину бесцен-
ной рукописи «Слова о полку Игореве», 
сгоревшей в особняке на Разгуляе сразу 
же после вступления в древнюю столи-
цу наполеоновских войск.

Конечно же, как и любой другой из-
датель журнала, Свиньин стремился 
привлечь к сотрудничеству талантли-
вых авторов, в том числе только начина-
ющих свой творческий путь. Так, в фев-
ральской и мартовской книжках за 1830 
г. без подписи автора появилась повесть 
Н.В. Гоголя «Вечер накануне Ивана Купа-
ла» [Отечественные записки, 1830, №1]. 
Правда, в журнале она носила другое на-
звание: «Бисаврюк, или Вечер накануне 
Ивана Купала. Малороссийская повесть 
(из народного предания), рассказанная 
дьячком Покровской церкви». Она стала 
первым опубликованным произведени-
ем из знаменитого цикла «Вечера на ху-
торе близ Диканьки». 

Её появление привело к скандалу. 
Дело в том, что Свиньин при подготовке 
повести к печати внёс немало поправок, 
а главное, он убрал из текста все укра-

инизмы, придававшие гоголевскому 
произведению неповторимый колорит 
и своеобразие. Увидев напечатанный 
в журнале текст, Гоголь не мог скрыть 
своего возмущения. Он прекратил со-
трудничество с «Отечественными за-
писками». В письме к матери от 3 июня 
1830 г., к которому прилагался очеред-
ной номер журнала, Гоголь, тогда ещё 
начинающий литератор, негодовал: «В 
этой книжке, равно и во всех последую-
щих, Вы не встретите ни одной статьи 
моей» [Гоголь, 1976: 322]. 

В дальнейшем, когда «Вечера на ху-
торе близ Диканьки» вышли отдельной 
книгой», писатель устранил исправле-
ния Свиньина, восстановив украиниз-
мы. Более того, в предисловии к пове-
сти, вошедшей в первое издание, автор 
от имени рассказчика высмеял издате-
ля «Отечественных записок» за внесён-
ные им изменения в текст повести. «Раз 
один из тех господ – нам, простым лю-
дям мудрено и назвать их – писаки, они 
не писаки, а вот то самое, что барышни-
ки на наших ярмарках. Нахватают, на-
просят, накрадут всякой всячины, да и 
выпускают книжечки не толще букваря 
каждый месяц или неделю, – один из 
этих господ и выманил у Фомы Григо-
рьевича эту самую историю» [Гоголь, 
1976: 39].

Случай с «Вечером накануне Ивана 
Купала» подтверждает факт того, сколь 
дорожил Гоголь украинским языком, 
присутствие которого он хотел во что 
бы то ни стало сохранить в произве-
дениях, действия которых происходят 
на Украине. Писатель считал её своей 
родиной и глубоко любил. К сожале-
нию, нежные чувства писателя к род-
ной земле сегодня понятны далеко не 
всем лидерам сегодняшней Украины. 
Более десяти лет издавал П. Свиньин 
«Отечественные записки». Но в 1831 г. 
из-за отсутствия финансовых средств 
он прекратил выпуск журнала, который 
не выходил до 1839 г. Свиньин, перестав 
выпускать журнал, оставил службу и 
отправился на покой в город Галич, что 
на костромской земле. Там он покупает 
особняк. Одновременно приобретает в 



135

Н.В. Шевцов

находившемся в пяти верстах от города 
селе Богородском усадьбу с двухэтаж-
ным деревянным домом.

Спустя столетия я решил посетить 
места, где когда-то обосновался первый 
издатель «Отечественных записок». Дом 
Свиньина расположен в центре Галича, 
на улице Свободы. От него совсем неда-
леко до торговых рядов, хоть и не таких 
великолепных и многочисленных, как 
в Костроме, но так же отличающихся 
своей изящной архитектурой. На стене 
зелёного цвета особняка с белыми пиля-
страми и фронтоном установлена мемо-
риальная доска: «В этом доме проживал  
П.П. Свиньин. 1787–1839. Писатель, исто-
рик и издатель». Сейчас в доме разместил-
ся детский сад. Внутренняя планировка 
не сохранилась. Но, слава Богу, существу-
ет дом, который по-прежнему украшает 
древний Галич, напоминая нам о замеча-
тельном издателе П.П. Свиньине.

Покинув Галич, я отправился в Бо-
городское, где находилась усадьба Сви-
ньина. Добирался туда с трудом, так как 
из-за распутицы пришлось оставить 
машину на обочине дороги возле бес-
крайних полей. Долго шёл по непроез-
жей грунтовке до глубокого оврага, за 
которым виднелась сельская церковь. 
Её построили на средства Свиньина. 
Сейчас единственный житель Богород-
ского – сельский священник. На службу 
в церковь приходят обитатели соседних 
деревень. К сожалению, усадебный дом 
не сохранился. Но можно предположить, 
что он находился в парке, ныне превра-
тившемся в непроходимую чащобу. 

Почти восемь лет не выходил журнал 
«Отечественные записки», пока Сви-
ньин незадолго перед смертью не сдал 
его в аренду за пять тысяч рублей в год 
известному, не лишенному коммерче-
ских талантов литератору и издателю 
А.А. Краевскому [Громова, 2001]. Очень 
скоро он превращает «Отечественные 
записки» в один из самых популярных 
русских журналов. В целом поначалу 
журнал А. Краевского по своей структу-
ре мало отличался от «Отечественных 
записок», издававшихся П. Свиньиным. 
Его первая часть носила информацион-

ный характер. В ней излагались «собы-
тия в отечестве». Вторая посвящалась 
наукам, в том числе истории. Знакомясь 
с её материалами, можно, например, 
было узнать, что «титул Самодержца 
в Государственной печати начал упо-
треблять не царь Михаил Федорович, 
а Василий Иванович Шуйский» [Отече-
ственные записки, 1839, №1]. В после-
дующих разделах рассказывается об 
изобразительном искусстве, о домовод-
стве. Публикуются обзоры русской и 
иностранной литературы за 1838 год. 
Даётся немало советов тем, кто занима-
ется сельским хозяйством. И всё же са-
мым привлекательным был литератур-
ный раздел [Олейников, 2018].

Авторами «Отечественных записок» 
становятся все известные прозаики 
и поэты того времени. Краевский как 
редактор громко заявил о себе уже в 
первом вышедшем в 1839 г. номере «От-
ечественных записок». В нём появилось 
стихотворение А. Пушкина «В альбом» 
(«Долго сих листов заветных не касался 
я пером»). Там же была опубликована 
«Русская песня» А. Дельвига. В поясне-
нии к стихотворению отмечалось: «Эта 
песня незабвенного А.А. Дельвига ни-
где ещё до сих пор не была напечатана. 
Она сохранилась, писанная его рукою, 
у одного из лицейских его товарищей – 
М.Л. Яковлева». 

Кроме того, здесь же были напечата-
ны два стихотворения А. Кольцова «Из-
мена суженой» и «Жарко в небе солн-
це летнее, Да не греет меня молодца». 
Ещё стоит упомянуть о появившемся 
в том же номере стихотворении В. Бе-
недиктова «Италия». Наконец, в том 
же номере читатель мог познакомить-
ся со стихотворением М. Лермонтова 
«Дума» – «Печально я гляжу на наше 
поколенье!» Только приобщающийся к 
литературной деятельности молодой 
Тургенев регулярно предоставляет 
журналу свои стихи.  Проза была пред-
ставлена повестью В. Соллогуба «Исто-
рия двух калош» и отрывком из романа 
А. Бестужева-Марлинского «Вадимов». 

Краевский фактически открывает 
читателю Лермонтова и Достоевского. 



136

Культурология

Можно сказать, что известность, слава 
пришли к М.Ю. Лермонтову после пу-
бликации его произведений в «Отече-
ственных записках». В 1839 г. в журнале 
были опубликованы отрывки из «Героя 
нашего времени» [Отечественные запи-
ски, 1839, № 11]. Ещё до того, как «Герой 
нашего времени» в 1840 году вышел от-
дельным изданием, в «Отечественных 
записках» № 11 за 1839 год были пред-
варительно напечатаны три новеллы 
из этого произведения – «Бэла», «Фа-
талист» и «Тамань». Они появились как 
отрывки из «Записок офицера на Кавка-
зе». Причём «Фаталист» был напечатан 
с примечанием редакции: «С особенным 
удовольствием пользуемся случаем из-
вестить, что М.Ю. Лермонтов в непро-
должительном времени издаст собра-
ние своих повестей, и напечатанных, и 
не напечатанных. Это будет новый пре-
красный подарок русской литературе. 
Но вышедшая в апреле 1840 года книга 
представляла собой не собрание отдель-
ных произведений, а, как это указыва-
лось на обложке, единое «сочинение».

В дальнейшем, в 1839-1844 годы, в 
«Отечественных записках» были опу-
бликованы многие из лучших стихотво-
рений Лермонтова, в том числе: «Поэт» 
(1839), «Три пальмы» (1839), «Ветка Па-
лестины» (1839), «Как часто, пестрою 
толпою окружен» (1840), «Воздушный 
корабль» (1840), «Кинжал» (1841), «Сон» 
(1843), «Утёс» (1843), «Выхожу один я 
на дорогу» (1843), «Морская царевна» 
(1843), «Нет, не тебя так пылко я люблю» 
(1843), «Пророк» (1844). И всё же первое 
упоминание о Лермонтове содержит-
ся в одном из номеров «Отечественных 
записок» за 1825 г. В нём сообщается 
о прибытии на Кавказские минераль-
ные воды Е. Арсеньевой с внуком. Этот 
номер хранится, в частности, в музее-
заповеднике М.Ю. Лермонтова в Пяти-
горске.

В этом же журнале в 1848 году в № 12 
появляется повесть «Белые ночи» мало 
кому известного Ф.М. Достоевского, 
ещё не испытавшего ужасов каторги. В 
дальнейшем журнал помог Достоевско-
му вновь вернуться в литературу. Хоть 

и вышедший на свободу, но всё же счи-
тавшийся опальным, писатель опубли-
ковал повесть «Село Степанчиково и его 
обитатели». Достоевский написал её, 
ещё находясь в ссылке в Семипалатин-
ске. Он мечтал, что она будет напечатана 
в журнале «Русский вестник», издавав-
шемся М.Н. Катковым. Но тот, получив 
рукопись, отказался её печатать. Некра-
совский «Современник» тоже не принял 
повесть к публикации. 

И тогда навстречу писателю пошёл 
издатель «Отечественных записок»  
А.А. Краевский. Повесть появилась в 
№№ 11 и 12 за 1859 год. Достоевский 
был доволен, ведь журнал не забыл 
его, десятилетием ранее опубликовав-
шего на его страницах не только «Бе-
лые ночи», но и «Неточку Незванову». 
А ведь к концу 50-х годов XIX столетия 
журнал превратился в один из самых 
авторитетных и известных ежемесяч-
ных изданий России. Не случайно в на-
писанной почти одновременно с «Селом 
Степанчиково» повести «Дядюшкин 
сон» один из героев, умирающий Вася, 
упоминает «Отечественные записки»: 
«Мечтал я, например, сделаться вдруг 
каким-нибудь величайшим поэтом, на-
печатать в «Отечественных записках» 
такую поэму, какой и не бывало ещё на 
свете» [Достоевский, 1982: 128].

Осенью 1839 г. сотрудником «Отече-
ственных записок» становится В.Г. Бе-
линский. Широкие отклики получили 
его статьи «Стихотворения М.Ю. Лер-
монтова», «Герой нашего времени», об-
зоры литературы за 1840 и 1841 гг. На 
протяжении трёх лет печатались 11 
статей Белинского о Пушкине. В дека-
бре 1846 г. в «Отечественных записках» 
появилась повесть Д. Григоровича «Де-
ревня». «Открыв декабрьскую книж-
ку, – писал Григорович, – я нашёл в ней 
мою повесть, напечатанную целиком, 
без всяких изменений. Успех её благо-
даря, вероятно, новизне предмета (до 
этого времени не появлялось повестей 
из простонародного быта) превзошёл 
мои ожидания» [Григорович, 1961: 100]. 
Удивительно, но с повестью «Деревня» 
произошло то же самое, что и с «Селом 



137

Н.В. Шевцов

Степанчиковым и его обитателями». 
Ранее от неё отказался «Современник». 
И тогда на помощь молодому писателю 
пришли «Отечественные записки».

Григорович оставил достаточно 
точную характеристику А. Краевского: 
«Говоря по совести, в обращении Краев-
ского мало было привлекательного; то, 
что называется приветливостью, у него 
вполне отсутствовало; говорил он мало, 
отрывисто, не любил праздных слов, 
прямо, без обиняков, без любезностей 
приступал к делу, – словом, не обладал 
качествами, располагающими с первого 
взгляда к человеку. За этою несколько 
бирюковатою внешностью скрывалось, 
однако ж, очень доброе сердце» [Григо-
рович, 1961: 124].

В 1855 г. в четвёртом номере «Отече-
ственных записок» вышел первый очерк 
путевых заметок И. Гончарова, соста-
вивших впоследствии книгу «Фрегат 
«Паллада»».

Мне приходилось не раз брать в 
руки, читать и изучать «Отечественные 
записки» в самых разных библиотеках. 
Но особенно запомнилось очередное 
знакомство с журналом в Славонике. 
Так называют Славянскую библиоте-
ку, существующую при университете 
Хельсинки. Она разместилась в постро-
енном в стиле ампир здании, находя-
щемся напротив Кафедрального собора 
на Сенатской площади, расположенной 
в самом центре столицы Финляндии. 
Войдя в один из залов, я едва сдержал 
возглас восхищения, почувствовав себя 
Али-Бабой, оказавшимся в пещере, на-
полненной сокровищами. На многочис-
ленных стеллажах стройными рядами в 
алфавитном порядке в картонных пере-
плётах с указанием места и года выпу-
ска выстроились практически всех на-
званий русские журналы XIX столетия. 

И они находились в свободном до-
ступе. Любой желающий мог подойти 
и взять в руки понадобившийся номер 
журнала, а затем, сев за стол, начать чи-
тать и конспектировать статьи. Можно 
сделать и ксерокопию, правда за день-
ги. Среди других журнальных изданий 
я увидел выходившие с 1820 по 1884 гг. 

все до единого, с первого до последнего, 
номера «Отечественных записок». Здесь 
же были выставлены «Современник», 
«Вестник Европы», «Русское слово», 
«Телескоп», «Русский вестник», «Мо-
сковский телеграф», «Москвитянин», 
«Библиотека для чтения» и другие 
классические российские толстые жур-
налы, прославившие отечественную 
литературу и журналистику. И каждый 
из них, повторяю, без какой-либо пред-
варительной заявки, можно сразу же, 
взяв с книжной полки, получить в своё 
распоряжение.

Но как могло оказаться такое богат-
ство в Хельсинки? Ответ на возникший 
вопрос я получил от сотрудницы би-
блиотеки Ирины Лукки. Оказывается, в 
соответствии с императорским указом, 
утверждённым законодательным по-
рядком в 1828 году, Александровский 
университет в Гельсингфорсе получил 
право в обязательном порядке получать 
один экземпляр всех печатных изданий, 
выпускавшихся на территории Россий-
ской империи. Параграф 52 Устава о 
цензуре гласил: «Ценсурные Комитеты, 
получая сверх означенных выше в § 42 
двух, ещё по три каждой вновь отпеча-
танной книги, отправляют немедленно 
из оных: один в Императорскую Публич-
ную Библиотеку, один в Гельсингфор-
ский Александровский Университет и 
один – в Главное Управление Ценсуры». 
Примечательно, что в этот список не во-
шла Петербургская академия наук. Есте-
ственно, что академия сразу же высту-
пила с протестом, который вскоре был 
удовлетворён. Так что номера журнала 
всего два месяца не поступали в акаде-
мию. И в то же время правом на обяза-
тельный экземпляр не пользовался ни 
один другой университет в России, даже 
Московский, хотя он и сильно пострадал 
после пожара 1812 г.

В июле 1867 г. Краевский начал пе-
реговоры о передаче в аренду «Отече-
ственных записок» Н. Некрасову, к тому 
времени лишившемуся «Современни-
ка», закрытого по распоряжению пра-
вительства. В конце 1867 г. был заклю-
чён договор, в соответствии с которым 



138

Культурология

Некрасов получал полную самостоя-
тельность в руководстве журналом. 
Краевский мог вмешаться только после 
получения редакцией второго преду-
преждения со стороны министра вну-
тренних дел. Дело в том, что в 1865 г. на 
смену существовавших ранее законов 
о печати пришли «Временные прави-
ла печати», освобождавшие столичные 
газеты и журналы от предварительной 
цензуры. но сохранялась цензура на-
блюдающая. 

В случае нарушения правил министр 
внутренних дел имел право делать из-
даниям предупреждения. При третьем 
выпуск газеты или журнала приоста-
навливался на срок до шести месяцев. 
Более того, в ходе судебного разбира-
тельства могло быть принято решение 
о закрытии издания. Естественно, Кра-
евскому, который формально оставался 
собственником журнала, не хотелось 
лишаться его. Кроме того, он потребо-
вал, чтобы «Отечественные записки» не 
критиковали выпускавшуюся им газету 
«Голос».

С 1868 г. начинается некрасовский 
период «Отечественных записок». Ти-
раж журнала быстро растёт. Появляют-
ся новые авторы – Г. Успенский, В. Гар-
шин, Дм. Мамин-Сибиряк, А. Плещеев, С. 
Надсон. В 1868 году в журнал приходит 
М. Салтыков-Щедрин, проработавший в 
нём 16 лет до самого закрытия «Отече-
ственных записок» [Емельянов, 1986]. 
На титульном листе вышедшего перво-
го номера за 1868 г. можно прочитать: 
«Отечественные записки… Журнал ли-
тературный, политический и учёный». 

Некрасов публикует в нём «Притчу 
о Киселе» и повесть «Суд». Салтыков-
Щедрин – своё произведение «Новый 
нарцисс». В том же номере опубликован 
первый русский перевод романа Джейм-
са Гринвуда «Маленький оборвыш». В 
разделе критики в статье «Новое время 
и старые боги» досталось И.С. Тургене-
ву за его роман «Дым». Критик отмечал: 
«Если писатель не захочет приложить 
к своему труду добросовестного изуче-
ния, если он мечтает, что достаточно 
одного непосредственного творчества, 

чтобы быть судьёю и карателем над 
всем обществом, в таком случае пусть 
уж он лучше всего ограничивается ана-
лизом любви, предметом, судя по всем 
произведениям господина Тургенева, 
более всего ему известным» [Отече-
ственные записки, 1868, №1].

В том же, первом номере за 1868 г., 
появилось исследование историка Н. 
Костомарова «Новые документы, от-
носящиеся к истории северо-западной 
Руси». В последующих номерах «Отече-
ственных записок» Н. Некрасов опубли-
ковал такие крупные произведения, 
как поэмы «Кому на Руси жить хорошо» 
и «Русские женщины». В 1875 г. в семи 
номерах журнала печатался роман Ф. 
Достоевского «Подросток».

Одним из главных авторов жур-
нала с 1868 г. становится драматург  
А. Островский. В «Отечественных запи-
сках» печатаются все написанные им с 
этого года пьесы. И каждая после жур-
нальной публикации вскоре ставится 
на сцене ведущих российских театров –  
Александринского в Петербурге и 
Малого в Москве. Так, в № 11 за 1868 г. 
была напечатана пьеса «На всякого му-
дреца довольно простоты». В ноябре 
того же года её премьера состоялась 
на сцене Александринского театра, а 
чуть позднее, но тоже в ноябре, Малого.  
В № 1 за 1869 г. «Отечественные за-
писки» публикуют ещё одну комедию 
Островского «Горячее сердце». И уже в 
январе её ставят сначала Малый театр, 
а затем Александринский. Театры как 
бы соревнуются между собой за право 
первыми показать пьесы драматурга, 
но после того, как их напечатают «Оте-
чественные записки». 

С 1871 по 1883 гг. в журнале появи-
лись такие шедевры Островского, как 
«Бешеные деньги», «Лес», «Не всё коту 
масленица», «Не было ни гроша, да вдруг 
алтын», «Волки и овцы», «Последняя 
жертва», «Бесприданница», «Таланты 
и поклонники», «Без вины виноватые». 
Лишь «Снегурочка» не вошла в этот 
список. И хотя Островский писал её для 
«Отечественных записок», но в связи с 
материальными сложностями Некрасов 



139

Н.В. Шевцов

отказался напечатать её в 1873 г. Поэто-
му Островский предложил её журналу 
«Вестник Европы», в девятом номере 
которого она и появилась. Премьера 
«Снегурочки», музыку для которой по 
просьбе драматурга написал П.И. Чай-
ковский, состоялась в Большом театре 
11 мая 1873 г. [Островский, 1969: 478].

В 1877 г. после смерти Некрасова 
журнал возглавил М. Салтыков-Щедрин, 
опубликовавший в нём большинство 
своих блистательных очерков. Послед-
ний из них, «Современная идиллия», 
появился перед самым закрытием жур-
нала. Из-за него «Отечественные запи-
ски» получили второе предупреждение 
[Емельянов, 1986]. В семидесятые годы 
прошлого столетия на сцене московско-
го театра «Современник» с огромным 
успехом шёл спектакль, поставленный 
по пьесе С. Михалкова «Балалайкин 
и Кͦ». В её основу был положен очерк 
Салтыкова-Щедрина «Современная 
идиллия» – блистательная, сохраняю-
щая до сих пор актуальность сатира на 
царившие в России угодничество, согла-
шательство и доносительство. 

Спектакль «Современника» едва не 
запретили. Но всё же отстояли, прежде 
всего, благодаря авторитету автора пье-
сы. Но в ней  описывалась лишь часть, 
вернее, начало всех происшествий, слу-
чившихся с персонажами «Современ-
ной идиллии». Покинув Петербург, они 
оказались в волжском городе Корчева, 
где кроме собора не сохранилось ника-
ких достопримечательностей. Местные 

жители на вопрос, чем они занимаются, 
отвечали: «Так друг около дружки коло-
тимся. И сами своих делов не разберём». 
«Спалить бы нашу Корчеву надо», – го-
ворил один из негодующих героев очер-
ка [Щедрин, 1948: 489]. Его слова ока-
зались пророческими. Корчевы ныне 
нет, но она не сгорела, а ушла под воду, 
оказавшись на дне Иваньковского водо-
хранилища.

Попытавшись найти остатки города, 
автор статьи, следуя за героями «Со-
временной идиллии», приехал в город 
Конаково Тверской области, откуда на 
катере отправился вниз по Волге. Че-
рез семнадцать километров катер оста-
новился возле островка со створным 
знаком, установленным на фундамен-
те того самого Спасо-Преображенского 
собора, о котором упоминается в «Со-
временной идиллии». А на берегу реки 
увидел единственное здание, сохранив-
шееся от несчастной Корчевы, – бывший 
купеческий особняк, ныне превращён-
ный в дом рыбака.

В 1883 г. «Отечественным запискам» 
было объявлено последнее предупре-
ждение, что заставило Салтыкова-
Щедрина прервать публикацию «Со-
временной идиллии». Наконец, в апреле 
1884 года появилось правительственное 
сообщение о закрытии «Отечественных 
записок» – журнала, столь много сде-
лавшего для процветания отечествен-
ной журналистики, литературы и куль-
туры, но которого боялась власть.

Список литературы:

Гайнцева Э.Г. Из истории борьбы «Отечественных записок» с литературной редакцией 70-х годов 
(к проблеме положительного героя) // Проблемы развития литературы и литературной критики.  
К.: КГПИ, 1977. С. 70-100.

Гоголь Н.В. Собрание сочинений в семи томах. Том первый. М.: Художественная литература, 1976. 
334 с.

Григорович Д.В. Литературные воспоминания. М.: Государственное издательство художественной 
литературы, 1961. 214 с.

Громова Л.П. А.А. Краевский – редактор и издатель. СПб.: Издательство Санкт-Петербургского 
университета, 2001. 156 с.



140

Культурология

Об авторе:

Шевцов Никита Всеволодович – к.и.н., заведующий кафедрой международной журнали-
стики Факультета международной журналистики МГИМО МИД России.
E-mail: n_shevtsov@mail.ru.

MAGAZINE  «OTECHESTVENNYE  ZAPISKI»  IN  
THE  HISTORY  OF  RUSSIAN  CULTURE  OF  THE  
19TH  CENTURY
N.V. Shevtsov

Moscow State Institute of International Relations (University) of the Ministry of Foreign 
Affairs Russian Federation. Russia, 119454, Prospect Vernadskogo, 76.

Abstracts. The literary magazine «Otechestvennye Zapiski» legitimately belongs to the realm 
of the most known and reputable periodicals in the history of Russian journalism. Its publishers did 
everything possible to refine the journalistic style of its content and to turn each issue or, a book, as 
they used to call them, into high-quality classical thick literary magazines. The magazine published 
articles and stories of various genres. All of them stood out in terms of the high-quality writing. Both, 
up-and-coming and established authors dreamed of a publication there. At the same time, all of 

Данилов В.В. Дедушка русских исторических журналов: «Отечественные записки» П.П. Свиньина 
// Исторический вестник. 1915. № 7.

Достоевский Ф.М. Собрание сочинений в 12 томах. Том 2. М., Правда, 1982. 560 с.
Емельянов Н.П. «Отечественные записки» Н.А. Некрасова и М.Е. Салтыкова-Щедрина (1868-

1884). Л.: Художественная литература, 1986. 336 с.
Есин Б.И. История русской журналистики XIX века. М.: Изд-во МГУ, 2008. 304 с.
Лыщинская Д.П. Журнал «Отечественные записки» П.П. Свиньина в политическом контексте 

1820-х гг. // Вестник РГГУ. Серия: История. Филология. Культурология. Востоковедение. 2012.  
№ 13 (93). С. 66-72.

Олейников Д.И. Андрей Александрович Краевский: «Нужно знать, что думает Россия о своих 
общественных интересах…» // Российский либерализм: Идеи и люди. - 3-е изд., испр. и доп. / под 
общ. ред. А.А. Кара-Мурзы. М.: Новое издательство, 2018. Т. 1: XVIII–XIX века, С. 261-268.

Островский А.Н. Собрание сочинений в десяти томах. Том шестой. М.: Государственное 
издательство художественной литературы, 1960. 488 c.

Отечественные записки. Архив номеров 1818-1884 [Электронный ресурс]. URL: https://ozjournal.
ru/page6.html (дата обращения: 10.09.2019).

Проскурин О.А. Первые «Отечественные записки», или О лжи и патриотизме [Электронный 
ресурс] // Отечественные записки. 2001. № 1. URL: http://www.strana-oz.ru/2001/1 (дата обращения: 
10.09.2019).

Теплинский М.В. «Отечественные записки»: 1868-1884. Южно-Сахалинск: Дальневосточное 
книжное издательство, 1966. 399 с.

Формозов А.А. Первый русский историко-археологический журнал// Вопросы истории. 1967.  
№ 4. С. 208-212.

Щедрин Н. (М.Е. Салтыков). Избранные произведения в семи томах. Том V. М.: Государственное 
издательство художественной литературы, 1948. 328 с.



141

Н.В. Шевцов

Key words: literary and art magazine, history of Russian journalism, history of Russian literature 
of the 19th century, «Otechestvennye Zapiski», «Sovremennik», Pavel Svinyin, ,VissarionBelinskiy, 
Andrey Krayevsky

References:

Gaintseva E.G. Izistorii bor’by «Otechestvennykh zapisok» s literaturnoi redaktsiei 70-kh godov (k 
problem polozhitel’nogo geroia) [Fromthehistoryofthestruggle «Fatherland Notes» from the 70-th an-
niversary]. Problemy razvitiia literatury i literaturnoi kritiki [Problems of development of literature and 
literary criticism]. Kiev, KSPI, 1977. pp. 70-100 (In Russian).

Gogol’ N.V. Sobranie sochinenij v semi tomah. Tom pervy [Collected works in seven volumes. Volume 
One] Moscow, Fiction, 1976.334 p. (In Russian).

Grigorovich D.V. Literaturnye vospominanija [Literary memories]. Moscow, State publishing house of 
fiction, 1961.214 p. (In Russian).

Gromova L.P. A.A. Kraevskii – redaktor i izdatel’ [A.A. Kraevsky - editor and publisher]. Saint-Peters-
burg, Publishing House of St. Petersburg University, 2001. 156 p. (In Russian).

Danilov V.V. Dedushka russkikh istoricheskikh zhurnalov: «Otechestvennye zapiski» P.P. Svin’ina 
[Grandfather of Russian historical magazines: «Domestic Notes” P.P. Svinina]. Istoricheskii vestnik - His-
torical Bulletin, 1915, no. 7(In Russian).

Dostoevskij F.M. Sobranie sochinenij v 12 tomah. Tom 2 [Collected works in 12 volumes. Volume 2]. 
Moscow, True, 1982. 560 p. (In Russian).

Emel’ianov N.P. «Otechestvennye zapiski» N.A. Nekrasova i M.E. Saltykova-Shchedrina (1868-1884)
[«Domestic notes» N.A. Nekrasova and M.E. Saltykov-Shchedrin (1868-1884)]. Leningrad, Fiction, 1986. 
336 p. (In Russian).

Esin B.I. Istoriia russkoi zhurnalistiki XIX veka [The history of Russian journalism of the XIX century]. 
Moscow, Publishing House of Moscow State University, 2008. 304 p. (In Russian).

Lyshchinskaia D.P. Zhurnal «Otechestvennye zapiski» P.P. Svin’ina v politicheskom kontekste 1820-kh 
gg. [Journal «Domestic Notes» P.P. Svinina in the political context of the 1820s.]. Vestnik RGGU. Seriia: 
Istoriia. Filologiia. Kul’turologiia. Vostokovedenie - Bulletin of the Russian State Humanitarian University. 
Series: History. Philology. Culturology. Oriental studies, 2012, no. 13 (93), pp. 66-72(In Russian).

Oleinikov D.I. Andrei Aleksandrovich Kraevskii: «Nuzhno znat’, chto dumaet Rossiia o svoikh ob-
shchestvennykh interesakh…» [Andrei Alexandrovich Kraevsky: «You need to know what Russia thinks 
about its public interests ...»]. Rossiiskii liberalizm: Idei i liudi. - 3-e izd., ispr. i dop. [Russian liberalism: 
Ideas and people. - 3rd ed., Rev. and add.] / under total. ed. A.A. Kara-Murza. Moscow, New Publishing 
House, 2018.V. 1: XVIII - XIX centuries, pp. 261-268(In Russian).

Ostrovskij A.N. Sobranie sochinenij v desjati tomah. Tom shestoj [Collected works in ten volumes. 
Volume Six]. Moscow, State publishing house of fiction, 1960. 488 p. (In Russian).

them realized that it was crucial to write something special for «Otechestvennye Zapiski», something 
not to be found in any other magazine. For many years, the magazine had a reputation of journal-
ism training school. Yet, not only had it shaped outstanding journalists. Many up-and-coming writers 
became famous after the magazine featured their first works. Those, who we call today the classics 
of Russian literature, were among them. The magazine discovered Mikhail Lermontov to the world 
by being the first publisher of his short novels «Bela», «Fatalist», and «Taman» which later became 
parts of the novel «A Hero of Our Time». Many poems of Lermontov found the readers through 
«Otechestvennye Zapiski». Some of the early works of Nikolay Gogol and Fyodor Dostoyevsky were 
first featured there. It was this magazine, where young Turgenev gave his early poems as well.  Plays 
of Alexander Ostrovsky went to the stages of the leading theaters shortly after being published in 
«Otechestvennye Zapiski». Taking advantage of the glory of a brilliant literary and artistic magazine, 
“Otechestvennye Zapiski” made a great contribution to the Russian culture. From the first years of 
its existence, articles on the newly opened private art galleries, numismatic collections, libraries, and 
various art exhibitions began to appear on its pages. From the very beginning of its publication and 
up to its closure, the journal carried out an important educational mission.



142

Культурология

About the Author:

Nikita V. Shevtsov – PhD (Historical Science), Head of the Department of international Journalism 
MGIMO-University. E-mail: n_shevtsov@mail.ru.

Otechestvennye zapiski. Arkhiv nomerov 1818-1884 [Domestic notes. Archive of numbers 1818-1884]. 
Available at: https://ozjournal.ru/page6.html (accessed 10 September 2019) (In Russian).

Proskurin O.A. Pervye «Otechestvennye zapiski», ili O lzhi i patriotizme [The First «Domestic Notes», 
or On Lies and Patriotism]. Otechestvennye zapiski - Domestic Notes, 2001, no. 1. Available at: http://www.
strana-oz.ru/2001/1 (accessed 10 September 2019)(In Russian).

Teplinskii M.V. «Otechestvennye zapiski»: 1868-1884 [«Domestic Notes»: 1868-1884]. Yuzhno-Sakha-
linsk, Far Eastern Book Publishing House, 1966.399 p. (In Russian).

Formozov A.A. Pervyi russkii istoriko-arkheologicheskii zhurnal [The First Russian Historical and Ar-
chaeological Journal ]. Voprosy istorii - Questions of History, 1967, no. 4, pp. 208-212(In Russian).

Shhedrin N. (M.E. Saltykov). Izbrannye proizvedenija v semi tomah. Tom V [Selected works in seven 
volumes. Volume V]. Moscow, State Publishing House of Fiction, 1948. 328 p. (In Russian).



143

Культурология

КАЛЛИГРАФИЧЕСКИЕ  ТРАДИЦИИ  В  КУЛЬТУРЕ  
И  ОБРАЗОВАНИИ  СОВРЕМЕННОГО  КИТАЯ
Е.М. Куланина
 
Московский государственный институт международных отношений (университет) 
МИД Российской федерации. Россия, 119454, Москва, проспект Вернадского, 76.

Современные процессы в области освоения гражданами Китая истории 
своей культуры убедительно демонстрируют последовательный рост ин-
тереса к такой важной её части, как письменность и связанные с ней тра-
диции каллиграфии. Анализ основополагающих документов, регулирующих 
возвращение каллиграфии в процесс школьного обучения, позволяет выде-
лить устойчивую тенденцию государственной поддержки курса на обуче-
ние каллиграфии в рамках обязательного и дополнительного образования. 
Не теряет каллиграфия позиций и в университетской среде. 

В настоящее время правительством КНР проводится реформа обра-
зования, акцентирующая внимание на обучении каллиграфии на этапах начально-
го и среднего образования; готовятся кадры, способные провести данную реформу 
в жизнь. Не меньший интерес вызывает появление такого тренда, как обучение 
навыкам каллиграфии пожилых, соответствующее общему направлению социаль-
ной работы с «культурой возраста», характерной для традиций Китая. Дискуссии, 
развернувшиеся вокруг темы обучения каллиграфии, показывают, что этот вид 
деятельности не уступает под напором цифровых технологий, оставаясь, в том 
числе, средством коммуникации между людьми, а также средством, с помощью ко-
торого руководство страны стремится повысить культурный уровень населения, 
сохранить и приумножить национальное культурное наследие.

Методология изучения поставленных вопросов опирается на контент-анализ 
публикаций китайских медиа, а также на анализ основополагающих документов, 
предоставленных для общего доступа на сайтах Министерства образования КНР и 
сайтах вузов, реализующих программу «обучения учителей» каллиграфии.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-143-157

Ключевые слова: китайская каллиграфия, культура и традиция, традиции обучения 
каллиграфии в КНР, школьная реформа в КНР, каллиграфия для пожилых, каллигра-
фические ассоциации в Китае



144

Культурология

Актуальность изучения процессов, 
характеризующих современную 
китайскую культуру, не вызывает 

сомнений хотя бы потому, что экономи-
ческая, политическая и культурная роль 
Китая в современном мире неуклонно 
возрастает. Знать и понимать тенденции, 
отличающие современную китайскую 
культуру в её самобытном и вместе с тем 
постоянно модернизирующемся состоя-
нии необходимо для обеспечения пер-
спективы развёрнутого сотрудничества 
даже в тех случаях, когда не находится 
достаточных оснований или ресурсов 
для немедленной реализации конкрет-
ных вариантов партнёрства [Гуревич, 
2013: 163-166; Глаголев, 2018б: 397-398; 
Каменец, 2018:75-79; Хлыщева, 2017: 
758-761].

Одной из таких ниш, где наблюдаются 
определённые параллели между россий-
ской и китайской культурой, является, на 
наш взгляд, традиция каллиграфии [Бе-
лозерова, 2007; Белозерова, 2003:187], 
которая постепенно возвращает свои по-
зиции после десятилетий забвения. Уход 
каллиграфии на периферию технологий 
передачи знаний и в целом культурного 
опыта происходило постепенно, начиная 
с изобретения печатного станка; однако 
особенно усилилась данная тенденция на 
протяжении ХХ в. под влиянием успехов 
«бытовых» печатных станков – печат-
ных машинок, а затем и гаджетов [Глаго-
лев, 2018а:105-106]. Нельзя не отметить, 
что утрата интереса к каллиграфии как 
технологии происходила всё-таки на 
фоне роста интереса к художественно-
эстетической, педагогической и психо-
терапевтической функциям «искусства 
красивого письма» [Куланина, 2017].

Каллиграфические традиции Ки-
тая известны как пример высокой сте-
пени устойчивости разрушительному 
действию времени. Несмотря на то, что 
в основе этих традиций лежит боль-
шой путь исторического развития и со-
путствующих им изменений средств 
выразительности, в сознании нашего 
рядового современника «китайские ие-
роглифы» – не только метафора прему-
дрости, выраженной на чужом языке. Это 

одновременно символ всего  непонятно-
го, далёкого и едва ли способного стать 
отчётливым знанием «здесь и сейчас». 
Пройдя многовековой путь становления 
и развития, структура письменного ки-
тайского языка сумела воплотить в себе 
богатые культурные особенности, со-
хранить глубинные смыслообразы [Ко-
валёва, 2015: 15-19; Арапов, 2017: 159; 
Белозёрова, 2004: 86-95], выраженные в 
иероглифике. 

В современном Китае, где культурные 
изменения последнего столетия не от-
менили – ни почитание грамотности как 
таковой, ни традиционного уважения к 
навыкам красивого письма, – бережное 
наследование устоев мастеров каллигра-
фии вновь входит в моду. Отметим также, 
что с древнейших времён существует как 
минимум две формы письменности – зву-
ковая (фонетическое письмо, логография 
и т.п.) и иная (так называемое нефоне-
тическое письмо, к которому можно от-
нести собственно иероглифики). Будучи 
исторически более поздним завоеванием 
человечества, звуковое (фонетическое) 
письмо произвело радикальный сдвиг в 
фиксации звучащей речи, сделав сообще-
ние значительно более дифференциро-
ванным, открыв возможность изомор-
физма по отношению к звучащей речи во 
всех её нюансах и тонкостях. 

Стоит обратить внимание, что фоне-
тическое письмо существует не только в 
европоцентричном мире: современный 
китайский язык также имеет развёрну-
тую систему фонетического письма пу-
тунхуа (официальный язык КНР, точнее –  
запись его устной нормы, в отличие от 
байхуа – письменной нормы). Профессор  
А.Н. Алексахин, обращаясь к изучению 
данного феномена, обращает внимание 
на тот факт, что современный китай-
ский язык стремительно развивается с 
помощью алфавита путунхуа. Этот ал-
фавит носит название «пиньинь цзы-
мубяо» 拼音字母表 и, как подчёркивает  
А.Н. Алексахин, преодолевает ««китай-
скую стену», образованную «глухонемой» 
иероглифической письменностью» [Алек-
сахин, 2010:135]: «Сегодня функциони-
рование китайского языка путунхуа как 



145

Е.М. Куланина

в КНР, так и за рубежом происходит при 
одновременном взаимодополняющем 
существовании двух форм письменно-
сти китайского языка: иероглифической 
основной и буквенной вспомогательной. 
Алфавитное письмо – одно из самых 
величайших изобретений человечества –  
в качестве вспомогательного присут-
ствует во всех современных словарях 
китайского языка, озвучивая слова это-
го языка или давая звуковой образ слов 
этого языка. Именно алфавит является 
экономичной и рациональной основой 
компьютерных программ, с помощью 
которых печатаются иероглифические 
тексты на китайском языке» [Алексахин, 
2010: 128; Алексахин, 2018; Алексахин 
2016: 34-37]. 

Таким образом, иероглифическое 
письмо, как и звукобуквенное, позволяют 
в процессе коммуникации доносить необ-
ходимую информацию; причём, как пока-
зывает практика, они могут существовать 
параллельно и дополнять друг друга. На-
помним: официально алфавит путунхуа 
принят в Китае в 1958 г.; Конституция 
1982 г. «настоятельно рекомендует» рас-
пространять подобную звукопись. Оче-
видно, что для КНР, страны с более чем 
100 диалектами и существенной фоне-
тической разницей чтения иероглифов, 
задача обретения единообразия устной 
речи является далеко не праздной.

Однако вернёмся к теме каллиграфии, 
важной как для фонетического, так и 
(особенно) для нефонетического письма. 
Обучение каллиграфическому написа-
нию китайских иероглифов отличается 
особой сложностью. Главным образом 
это связано с необходимостью учитывать 
элементы каждого иероглифа, содержа-
щие в себе исторические особенности 
формирования знака. В написании иеро-
глифов важно учитывать расположение 
всех компонентов, их чёткую графиче-
скую структуру, задающую положение 
каждого компонента по отношению друг 
к другу. Нарушение последовательности 

или векторного расположения иерогли-
фа автоматически приведёт к нарушению 
соответствующего стандарта написания 
всего иероглифического знака. 

Причём помимо горизонтального, 
вертикального и диагонального располо-
жения иероглифа в отведённом участке 
для его написания, также уделяется осо-
бое внимание фиксированной последо-
вательности написания черт, углу накло-
нов, ширине и длине линий, силе нажима 
пишущего предмета, скорости написания 
и т.д. Всё это требует от изучающих ки-
тайский язык не только общих познаний 
в области техники начертания иерогли-
фов, но также знания особенностей ки-
тайской культуры, закреплённых её кал-
лиграфическими традициями.

Таким образом, обучение китайской 
каллиграфии – это комплексный процесс, 
основанный на знании правил, традиций, 
истории и культуры китайского языка. 
Следует отметить, что сегодня процесс 
обучения каллиграфии жителей КНР про-
ходит на протяжении всей их жизни, на-
чинаясь с обязательных занятий в школе, 
и продолжается в группах по интересам в 
среднем и старшем возрасте.

Обучение каллиграфии 
в начальных и средних школах

В 2011 г. Министерство образования 
КНР приняло положение «О преподава-
нии каллиграфии в начальных и средних 
школах»1, обязав государственные шко-
лы проводить хотя бы один урок калли-
графии в неделю для младших и средних 
классов (дальнейшие занятия калли-
графией для учеников старшей школы 
проводится в рамках факультативов и 
предметов по выбору). Эти уроки явля-
ются обязательными для всех учащихся. 
В рамках данной программы обучение 
каллиграфии не являлось отдельной 
(самостоятельной) дисциплиной, оно 
включается в методический план уроков 
по предмету «словесность китайского 

1	 中华人民共和国教育部. Министерство образования КНР. [Электронный ресурс]. URL: http://old.moe.gov.
cn//publicfiles/business/htmlfiles/moe/moe_714/201301/xxgk_147389.html (дата обращения 01.08.2019)



146

Культурология

языка»2, которая изучается с первого по 
шестой классы. В завершение курса обя-
зательной программы учащиеся должны 
были сдавать экзамен, подтверждающий 
окончание обязательного базового курса 
каллиграфического письма.

Совмещение урока каллиграфии с ма-
териалом по дисциплине «словесность» 
связано с тем, что школы не хотят до-
бавлять дополнительную «сверхнагруз-
ку» для учащихся. Другая состоит в не-
хватке квалифицированных учителей, 
специализирующихся исключительно 
по каллиграфическому письму. Что каса-
ется последней причины, то с 2015 г. по 
инициативе Министерства образования 
КНР и Всекитайской ассоциации работ-
ников литературы и искусства была раз-
работана программа по каллиграфии для 
учителей начальных и средних школ, по 
результатам которой всё-таки предпола-
гается введение каллиграфии в качестве 
отдельного предмета.

Председатель Китайской ассоциации 
каллиграфов3 Су Шишу поддержал ини-
циативу Министерства образования КНР. 
Он заявил, что изучение каллиграфии в 
школе необходимо; однако оно часто за-
труднено – именно из-за нехватки учите-
лей, которые могут преподавать калли-
графию. Лишь немногие университеты 
предлагают студентам профессиональ-
ные программы обучения по данному 
курсу. В то же время, без хорошо разра-
ботанной системы подготовки учителя 
каллиграфии не смогут преподавать в 
школах4.

К июлю 2019 г. в рамках программы 
соответствующую подготовку прошли 
уже более 5,5 тысяч педагогов китайско-

го языка5. Программа направлена на по-
вышение качества школьного препода-
вания каллиграфии, её цель заключается 
в популяризации искусства каллиграфии, 
в сохранении национальной культуры и 
передаче по наследству традиционной 
китайской культуры письменности, а 
также в воспитании патриотизма. К 2020 
г. планируется довести общее количество 
подготовленных специалистов до 7 тыс. 
человек.

Правительство КНР нередко выража-
ло обеспокоенность тем, что в результате 
тотальной компьютеризации дети забы-
вают, как писать иероглифы. Поэтому с 
2010 г. в Китае разработан законопроект, 
направленный на развитие у школьни-
ков навыков чистописания. Он также со-
держит раздел, посвящённый медицин-
скому значению каллиграфии (включая 
правильную осанку, практику развития 
руки практикой письма мягкой и твердой 
кистью)6. Поддержав правительственную 
инициативу, департамент образования 
КНР и Комитеты по образованию всех 
провинций, автономных районов и горо-
дов центрального подчинения в настоя-
щее время реализуют «Долгосрочную 
государственную программу реформ и 
развития образования (2010 – 2020 гг.)», 
параллельно предлагая ряд рекомен-
даций по преподаванию каллиграфии в 
младших и средних школах, направлен-
ных на сохранение и приумножение ве-
ликого культурного наследия Китая7.

У этой программы есть и привержен-
цы, и оппоненты. Оппоненты утверж-
дают, что так как компьютеры играют 
всё более важную роль в повседневной 
жизни современного общества [Воевода, 

2	 文库百度。 Программа урока словесности китайского языка. [Электронный ресурс]. URL: https://wenku.
baidu.com/view/0255895bbb68a98271fefafe.html (дата обращения 07.03.2019)

3	 中国书法家协会. Китайской ассоциации каллиграфов. [Электронный ресурс]. URL: http://www.ccagov.
com.cn (дата обращения 07.03.2019)

4	 艺术头条。 Информационный арт портал. [Электронный ресурс]. URL: https://m-news.artron.
net/20170308/n913813.html (дата обращения 01.08.2019)

5	 新华通讯社。新华网. Информационный интернет-портал Синьхуа Новости. [Электронный ресурс]. URL: 
http://www.xinhuanet.com/ttgg/2019-07/08/c_1124724710.htm (дата обращения 29.07.2019)

6	 New calligraphy classes for China's internet generation. BBC, [Электронный ресурс]. URL: https://www.bbc.
com/news/world-asia-pacific-14693677 (дата обращения 29.07.2019)

7	 中华人民共和国教育部. Министерство образования КНР. [Электронный ресурс]. URL: http://old.moe.gov.
cn//publicfiles/business/htmlfiles/moe/moe_714/201301/xxgk_147389.html (дата обращения 01.08.2019)



147

Е.М. Куланина

2019: 16-20], не нужно тратить время, 
перегружая учащихся занятиями калли-
графией. Вместо обязательных уроков 
каллиграфия должна изучаться только 
по выбору8. Они полагают, что проблема 
обязательного изучения каллиграфии 
заключается в том, что новая программа 
оказывается «между двух огней». Если 
провести аналогию с предметами, кото-
рые изучаются в российской школе, то 
можно описать проблему так: с одной 
стороны, каллиграфия не сводима ни к 
обычному чистописанию, ни к изобра-
зительному искусству. С другой – калли-
графия требует комплексного освоения, 
являясь предметом, который вобрал в 
себя и чистописание, и изобразительное 
искусство; и вдобавок и правописание. 
Подобная комплексность затрудняет воз-
можность выделить её в самостоятель-
ный предмет и в этом качестве внедрить 
в школьное образование.

Другой проблемой являются учебные 
материалы. В настоящий момент не су-
ществует единого списка утверждённых 
организаций, выпускающих пособия по 
подготовке к каллиграфии, которые от-
ражали бы нужды младших и средних 
школ с их практической направленно-
стью каллиграфических уроков. Пособия 
по подготовке к каллиграфии представ-
ляют из себя разнообразные прописи и 
тренировочные тетради, в которых вклю-
чён и другой учебный материал смежной 
тематики. Китайские прописи всех клас-
сов школы имеют одинаковую структуру 
построения урока. Начиная с первых обя-
зательных тренировок по каллиграфии в 
начальной школе и до последних классов 
дополнительных занятий письмом стар-
шей школы прописи имеют неизменную 
узнаваемую структуру.

Большая часть каллиграфических 
прописей имеет формат альбомного ли-
ста (А4), чаще раскрытие страниц идёт 
наверх. Страницы двусторонние, но про-
сматривать материал необходимо по 
очереди, завершив страницы одного на-

правления и развернув полностью сторо-
ну тетради, только тогда продолжается 
нумерация страниц в другом направле-
нии. Между каждой страницей с напеча-
танным материалом проклеена допол-
нительная пустая страница-трафарет, 
на которой учащийся тренируется про-
писывать и копировать образцы калли-
графического письма таким образом, что 
страница с примерами остаётся чистой. 
Если учащийся чувствует необходимость 
в дополнительной отработке отдельных 
элементов, но вклеенный в прописи тра-
фарет уже использован, то он с лёгкостью 
может использовать новые трафаретные 
листы, которые также приобретаются от-
дельным блоком. 

Также существуют варианты про-
писей с последовательным примером и 
пропуском для повторного копирования 
каллиграфического написания. Но тако-
го рода тренировочные материалы по 
каллиграфии присутствуют в меньшем 
ассортименте.  

Как уже упоминалось, структура отра-
ботки каллиграфического материала по-
добна от уровня к уровню. Такое неизмен-
ное следование структуре на протяжении 
всего изучения позволяет привыкнуть к 
изложению материала и последователь-
но тренироваться от простых элементов 
к сложным. Ввиду того, что отработка 
каллиграфического письма включена 
в урок словесности китайского языка, 
каллиграфические прописи ставят перед 
собой цель не в простой механической 
отработке и переписывании; их главная 
задача шире, и состоит в параллельном 
дополнительном разъяснении сопутству-
ющего материала предмета. Таким обра-
зом, прописи используются как учебный 
материал, включающий в себя необходи-
мую для изучения информацию по двум 
смежным дисциплинам – словесности и 
каллиграфии. В самом конце каллигра-
фической прописи приводится краткая 
справочная информация по пройденному 
материалу, тем самым расширяя знания 

8	 Should Calligraphy Be Compulsory? Beijing Review, [Электронный ресурс].URL:http://www.bjreview.com.
cn/Cover_Stories_Series_2013/2013-05/27/content_571205.htm  (дата обращения 02.08.2019).



148

Культурология

по предмету «словесность китайского  
языка».

Так, например, уже с первого класса в 
каллиграфических прописях начинается 
подробнее изложение отдельных черт, 
из которых состоят все иероглифы, разъ-
ясняется значение иероглифа и смысло-
вые ключи в его составе, иллюстрирует-
ся чёткая последовательность написания 
каждой черты, стрелками указывается 
направление написания (сверху вниз 
либо слева направо), выделяется начало 
и завершение основных черт. Отдельной 
сноской можно увидеть комментарии ав-
тора, которые указывают, чему уделить 
особое внимание, что может вызвать за-
труднения и возможные ошибки при на-
писании. 

Поскольку китайские иероглифы 
предполагают строгую последователь-
ность в процессе написания черт, данный 
аспект отработки может вызвать особую 
сложность в освоении; с ней справляются 
за счёт большого количества регулярных 
тренировок и запоминания. Для лучшего 
изображения необходимой последова-
тельности в прописях не только распи-
сывается каждый последующий этап на-
писания, но сам процесс иллюстрируется 
видеообразом. Реализация подобного 
видеообраза решена творчески, а именно 
напротив каждого нового иероглифа рас-
положена картинка с QR-кодом, при ска-
нировании которого на телефоне появ-
ляется видеоизображение правильного 
рукописного каллиграфического написа-
ния того или иного иероглифа. Подобные 
«живые» картинки используются учите-
лем при объяснении нового материала 
на занятиях, а также учащимися при са-
мостоятельном повторении и отработке 
домашних заданий по каллиграфии. 

Следует отметить, что на начальном 
этапе, помимо графического изображе-
ния иероглифов, в прописях также от-
рабатывают написание латинскими бук-
вами чтение-транскрипцию (пиньинь). 
С дальнейшим освоением знаний транс-
крипции необходимость в тренировке 

латинских букв отпадает, а каллиграфи-
ческое написание практикуется только 
на иероглифах, при этом к каждому иеро-
глифу всё же прописывают соответству-
ющее чтение или пиньинь (в качестве 
дополнительного материала для озна-
комления, не требующего каллиграфиче-
ской отработки). 

У «продолжающих» (более продвину-
тых) групп при отработке каллиграфи-
ческого письма используются шедевры 
известных мастеров, что позволяет на на-
глядных иллюстрациях изучить процесс 
эволюции иероглифов. Список необходи-
мых для изучения шедевров утверждён 
указом Правительства КНР. Рекомендо-
ванные произведения опубликованы 
отдельным перечнем9, который должен 
использоваться в качестве учебного ма-
териала по отработке каллиграфическо-
го стиля преподавателями и учащимися. 
В упомянутом списке для удобства ис-
пользования приведена градация про-
изведений по стилям каллиграфии, ис-
пользуемым мастером. На основании 
утвержденного указа основной и самый 
эффективный метод обучения калли-
графии кистью отрабатывается методом 
копирования оттисков каллиграфии с 
каменных стел. Принцип же отработ-
ки нового материала (меняя пишущий 
предмет и переходя от жёсткого пера на 
кисть) идентичен практике предыдущих 
лет обучения, то есть учащиеся всё так же 
копируют каллиграфические образцы и 
прописывают самостоятельно, но на при-
мере известных произведений мастеров 
каллиграфии.

За время существования иероглифи-
ческой письменности в Китае не только 
сформировался определённый комплекс 
правил написания и порядка черт каж-
дого иероглифа, но и выработались уни-
версальные принципы внешней работы 
всем телом, правильная поза и движения 
человека в процессе письма, особое удер-
жание письменных принадлежностей в 
кисти руки. Все перечисленные особен-
ности работы на занятиях каллиграфией 

9	 中华人民共和国教育部. Министерство образования КНР. [Электронный ресурс]. URL: http://old.moe.gov.
cn//publicfiles/business/htmlfiles/moe/moe_714/201301/xxgk_147389.html (дата обращения 01.08.2019)



149

Е.М. Куланина

были сформированы с учётом удобства и 
лёгкости написания иероглифов, также 
способствуют гармоничной работе, обе-
спечивают комфорт и плавность движе-
ния. 

Формировавшиеся веками правила 
важны по сей день. Так, в каллиграфиче-
ских прописях (независимо от того, на-
чальный это этап обучения или продви-
нутый его уровень) во Введении всегда 
приводится визуальное изображение 
перечня устоявшихся правил движений 
тела и руки для занятий каллиграфией 
в виде рисунков или фотоизображений, 
что позволяет учащимся легче скопи-
ровать и повторить такие движения. 
Перечень включает в себя точные разъ-
яснения по тому, как правильно держать 
в руке письменные принадлежности, до-
пустимый при написании наклон кисти, 
правильное расположение тела по отно-
шению стола и стула и т. д. 

В конце каждого этапа отработки кал-
лиграфического написания иероглифов 
подводится итог, который сначала оце-
нивается самостоятельно учеником (и 
только затем – учителем). Для этого уча-
щиеся должны продолжить формулиров-
ки собственными ответами: «Я считаю, 
что следующие иероглифы недостаточно 
хорошо мною написаны …» (необходимо 
указать какие иероглифы); затем «Я могу 
ещё потренировать написание следующих 
иероглифов…» (необходимо прописать 
строчку) [加澍, 2018:3]. Таким образом, у 
тех, кто обучается каллиграфии, выраба-
тывается критический взгляд и способ-
ность правильной оценки собственного 
каллиграфического стиля.

Ученики начальной школы учатся пи-
сать сначала карандашом; затем посте-
пенно начинают пользоваться жёстким 
пером и кистью. Обучение каллиграфии 
начинают с отработки написания штри-
хов, базовых черт иероглифов, затем 
переходят к простым иероглифам, после 
к словам, состоящим из несколько иеро-
глифов, от простых слов к сложным, от 
отдельных слов до предложений и целых 
абзацев. Школьники сначала наблюдают 
за учителем, затем прописывают иеро-
глифы по красным трафаретам, после 

переходят к копированию мастеров, и, 
наконец, пишут самостоятельно. Одних 
из таких самостоятельно написанных 
текстов в стандартном каллиграфиче-
ском стиле и будет считаться экзамена-
ционным заданием при заверении курса 
каллиграфии.

После обязательного курса каллигра-
фического письма учащиеся, которые 
желают продолжить заниматься калли-
графией, могут выбрать в дальнейшем 
дополнительно предмет «каллиграфия». 
Подобные занятия проходят как в школе 
(во внеучебное время), так и вне школы, 
на дополнительных занятиях и подгото-
вительных курсах. Материалы, которые 
используют дополнительные группы по 
каллиграфии, очень разнообразны; су-
ществуют прописи, построенные по уже 
известному принципу отработки мате-
риала (как в начальной и средней шко-
ле), но присутствуют и иные варианты, 
отличающиеся по стилю каллиграфии, 
сложности написания и т.д. Например, во 
время обязательных школьных занятий 
отрабатывается только стиль стандарт-
ной китайской каллиграфии – кайшу; а 
на дополнительных занятиях учащиеся 
могут тренироваться в написании более 
сложных каллиграфических стилей, –  
например таких, как синшу («бегущий 
стиль») или цаошу («травяной стиль»). 

Более того, поскольку прописи отли-
чаются по используемым письменным 
принадлежностям, изучаемый материал 
в прописях по отработке каллиграфии 
кистью будет отличаться от подобного 
материала, написанного с использовани-
ем жёсткого пера. Прописи также могут 
отличаться по количеству иероглифов: 
например, есть каллиграфические про-
писи на 2,5 тыс., 3,5 тыс., 5 тыс. или 7 тыс. 
часто используемых иероглифов. Для бы-
строго освоения подойдёт вариант кал-
лиграфической прописи, направленный 
на ежедневную получасовую тренировку, 
где количество иероглифов минимально. 
В прописях «Стиль синшу каждый день 
по 30 минут»[宠中华, 2018:16] напротив 
нового каллиграфического элемента про-
писано необходимое время на отработку 
каждого иероглифа, приведены особен-



150

Культурология

ности написания, последовательность 
черт и возможные сложности. 

Дополнительные занятия по калли-
графии в частных или государственных 
организациях не имеют возрастных огра-
ничений, разнообразны по уровню подго-
товки, оснащению аудиторий, где прохо-
дят занятия. Различаются длительность 
занятий, квалификация преподавателя –  
мастера каллиграфии. Как следствие, 
может существенно отличаться также 
стоимость подобных дополнительных 
занятий. 

Обучение каллиграфии 
в университетах КНР

Если после окончания школы обу-
чающийся заинтересован в дальнейшем 
освоении каллиграфии, он может посту-
пить в профильный университет на фа-
культет каллиграфии или китайской тра-
диционной живописи (куда также входит 
курс каллиграфии). За несколько лет до 
поступления родители увлечённого кал-
лиграфией абитуриента отправляют его 
на специализированные курсы по обу-
чению каллиграфии при университетах, 
часто выбирая именно те вузы, куда и 
планируется дальнейшее поступление. 
Университетские курсы каллиграфии 
дают основательную подготовку: за вре-
мя обучения абитуриент должен собрать 
портфолио, включающее его творческие 
работы; в дальнейшем ему предстоит 
предоставить их экзаменационной ко-
миссии при поступлении на профильный 
факультет искусств. 

На территории КНР обучаться калли-
графией можно на всех ступенях получе-
ния высшего образования: бакалавриат, 
магистратура и аспирантура. В 2017 г. на 
сайте образовательного портала Санхао 
был опубликовал полный список уни-
верситетов10, в которых можно получить 

высшее образование по специальности 
«каллиграфия» или по смежным направ-
лениям. К 2019 г. в число университетов, 
предоставляющих специализированное 
образование в области каллиграфии, вхо-
дило 211 вузов  по всей территории Ки-
тайской Народной Республики11. Кстати, 
именно на базе указанных профильных 
университетов проходят курс переподго-
товки преподаватели начальной школы, 
которые в дальнейшем реализуют про-
грамму правительства КНР по включе-
нию каллиграфии в программу младшей 
и средней школы.

Обучение каллиграфии 
в пожилом возрасте

Что касается увлечения каллиграфи-
ей в старшем возрасте, то провинциаль-
ные муниципалитеты КНР организовали 
открытые университеты для пожилых 
людей (老年大学). Данные образователь-
ные учреждения начали формироваться 
в 1988 г. и к 2005 г. получили большую 
популярность среди пожилого населения. 
Правительство КНР делает упор на под-
держание и развитие досуговых центров 
по интересам для населения пожилого 
возраста. В докладе 16-го Национального 
конгресса Коммунистической партии Ки-
тая12 обсуждается задача формирования 
«образованного общества» и варианты 
обучения населения на протяжении всей 
жизни, нацеленные на активное содей-
ствие всестороннему развитию лично-
сти [Каменец, 2017: 108-111]. В рамках 
данной инициативы проводятся учебные 
занятия по многим направлениям, вклю-
чая физическую подготовку, занятия по 
культуре и искусству и т.д. 

Особой популярность пользуются за-
нятия каллиграфией, соответствующие 
духу китайского общества с его практи-
кой активной социализации не только 

10	头条三号网. Образовательный портал Тоутяо Саньхаован. [Электронный ресурс]. URL: https://toutiao.
sanhao.com/news-detail-10404.html (дата обращения 03.08.2019)

11	头条三号网. Образовательный портал Тоутяо Саньхаован. [Электронный ресурс]. URL: https://toutiao.
sanhao.com/news-detail-31143.html (дата обращения 03.08.2019).

12	中国共产党新闻网. Новости коммунистической партии КНР. [Электронный ресурс]. URL: http://www.
people.com.cn/GB/shizheng/16/20021118/868961.html (дата обращения 03.08.2019)



151

Е.М. Куланина

молодёжи, но также взрослых и пожилых 
людей. В течение года таких занятий сре-
ди учащихся проводятся конкурсы работ, 
устраиваются выставки и показы темати-
ческих произведений каллиграфии, что 
вызывает повышенный интерес именно 
как практика коммуникации [Воевода, 
2016: 69].

Искусство каллиграфии также ак-
тивно используется на мероприятиях, 
приуроченных к важным политическим, 
международным, – в культурной или со-
циальной сферах, – важным событиям. 
Например, на базе открытого универси-
тета для пожилых людей в провинции 
Чжэцзян совместно с Ассоциацией иссле-
дователей каллиграфии13 в июне 2019 г. 
было организовано культурное меропри-
ятие по коллективному занятию калли-
графией и китайской живописью в честь 
празднования 70-ой годовщины основа-
ния Китайской Народной Республики14. 
В рамках данного мероприятия 47 калли-
графических произведений были пода-
рены университету в знак благодарности 
за организационные усилия и проявлен-
ный интерес к искусству каллиграфии. 
Подобные мероприятия поддерживают 
сохранение вековых традиций и способ-
ствуют развитию культурных сообществ 
по изучению искусства каллиграфии, 
чему активно способствует правитель-
ство КНР и Ассоциация исследователей 
каллиграфии.

Просветительская деятельность 
каллиграфических ассоциаций

На территории КНР существует це-
лый ряд влиятельных ассоциаций, за-
нимающиеся развитием искусства 
каллиграфии: Китайская ассоциация 
каллиграфов15; Ассоциация исследовате-
лей каллиграфии16; Всемирная ассоциа-
ция «Жёсткие перья»17; Всекитайская 
ассоциация работников литературы и 
искусства18; Шанхайская ассоциация кал-
лиграфов19; Всекитайская ассоциация 
каллиграфов провинции Хэйлунцзян20 
и т.д. Членами подобных ассоциация яв-
ляются не только известные деятели 
культуры и искусства, известные калли-
графы, но также политики и бизнесме-
ны, заинтересованные в развитии куль-
турных каллиграфических сообществ и  
ассоциаций. 

Помимо просветительской деятель-
ности, в число функций подобных ассо-
циаций входят: 

–	 сохранение многовековых тра-
диций каллиграфии через организацию 
культурных мероприятий;

–	 проведение выставок, аукционов 
и мастер-классов; 

–	 поиск молодых талантливых кал-
лиграфов;

–	 разработка обучающих курсов, 
учебных программ по каллиграфии для 
школ и университетов;

13	中国书协刻字研究会. Ассоциацией исследователей каллиграфии. [Электронный ресурс]. URL:http://
www.eshufa.com/?action-viewcomment-itemid-17805.html (дата обращения 03.08.2019)

14	中国老年大学协会. Китайская ассоциация университетов для пожилых людей. [Электронный ресурс]. 
URL:https://www.caua1988.com/#/info/0/737 (дата обращения 03.08.2019)

15	中国书法家协会. Китайская ассоциация каллиграфов. [Электронный ресурс]. URL:http://www.ccagov.
com.cn  (дата обращения 03.08.2019)

16	中国书协刻字研究会. Ассоциация исследователей каллиграфии. [Электронный ресурс]. URL: http://www.
eshufa.com/?action-viewcomment-itemid-17805.html (дата обращения 03.08.2019)

17	中国硬笔书法协会.  Всемирная ассоциация «Жесткие перья».  [Электронный ресурс]. URL:http://www.
zgybsfxh.com (дата обращения 03.08.2019)

18	中国文学艺术界联合会. Всекитайская ассоциация работников литературы и искусства. [Электронный 
ресурс]. URL: http://e.cflac.org.cn (дата обращения 03.08.2019)

19	上海书法家协会. Шанхайская ассоциация каллиграфов. [Электронный ресурс]. URL: http://www.
shanghaishuxie.com (дата обращения 03.08.2019)

20	黑龙江省政协书画院. Всекитайская ассоциация каллиграфов провинции Хэйлунцзян. [Электронный ре-
сурс]. URL: http://www.hljzx.gov.cn/zxshs/  (дата обращения 03.08.2019)



152

Культурология

–	 издание специализированной 
литературы; 

–	 проведение научных конферен-
ций и встреч членов сообщества калли-
графов. 

Вся деятельность такого рода ассо-
циаций направлена на поддержание 
интереса к многовековым традициям 
искусства каллиграфии. Интересно от-
метить, что в административном управ-
лении ассоциаций задействованы по-
литики, одновременно являющиеся и 
художниками-каллиграфами; их работы 
часто представляются на выставках или 
на аукционах. Например, визе-президент 
Всекитайской ассоциации каллиграфов 
провинции Хэйлунцзян господин Чжао 
Сюэли одновременно является директо-
ром Академии каллиграфии и живописи 
Политического консультативного совета 
Китая; он также неоднократно становил-
ся участником и лауреатом крупнейших 
выставок страны. Такое совмещение по-
литической и художественной карьеры 
ассоциируется с историческими конфу-
цианскими традициями экзаменов на 
правительственную службу, где в обя-
зательном порядке сдавался экзамен по 
каллиграфии. Можно предположить, что 
данная параллель продолжает негласно 
приветствоваться и в современном ки-
тайском обществе, в действующих прави-
тельственных и культурных кругах. 

Активная деятельность по развитию 
и сотрудничеству с каллиграфическими 
ассоциациями КНР с 2010 г. ведётся и 
на территории Российской Федерации, в 
частности Современным музеем калли-

графии21 и Национальным союзом кал-
лиграфов России22. Как результат  такого 
рода сотрудничества российских и ки-
тайских каллиграфических организаций 
в 2019 г. в Москве готовится проведение 
совместной выставки под названием 
«Великая китайская каллиграфия и жи-
вопись». Культурное событие приуро-
чено к знаменательной дате по случаю 
70-й годовщины установления диплома-
тических отношений двух стран (уста-
новлены 2 октября 1949 г. между СССР 
и Китайской Народной Республикой). 
Организатором данного мероприятия 
выступает Современный музей калли-
графии при поддержке Всемирной ассо-
циации «Жёсткие перья» и Всекитайской 
ассоциации каллиграфов провинции  
Хэйлунцзян. 

Подводя итог, необходимо отметить 
наличие выраженного интереса к калли-
графии в культуре и образовании совре-
менного Китая. Возвращение традиций 
(никогда полностью не утрачивавшихся) 
ставится здесь, как известно, в один ряд с 
приоритетами модернизации и культур-
ного развития. «Образованное общество», 
в строительство которого вкладывает 
силы народ КНР, – курс, предполагаю-
щий, помимо прочего, внимательное от-
ношение к традициям каллиграфии, ока-
зывающейся связующим звеном между 
прошлым и будущим культуры как фе-
номена, основанного на включении че-
ловека в процесс передачи коллективной 
памяти, в том числе и  средствами «кра-
сивого письма».

21	 Сайт: Современный музей каллиграфии. [Электронный ресурс]. Режим доступа:  https://www.calligraphy-
museum.com (дата обращения 04.08.2019).

22	 Сайт: Национальный союз каллиграфов России. [Электронный ресурс]. Режим доступа: http://www.
calligraphy-union.ru (дата обращения 04.08.2019).

Список литературы:

Алексахин А.Н. Алфавит китайского языка путунхуа. Буква – фонема – звук речи – слог – слово. 
4-е изд., испр. и доп. М.: Издательство ВКН, 2018. 212 с.

Алексахин А.Н. Взаимодействие иероглифического и звукобуквенного стандартов слова 
китайского языка путунхуа // Вестник МГИМО-Университета. 2010. № 1 (10). С. 128-135.



153

Е.М. Куланина

Алексахин А. Н. Две письменные формы слова китайского языка путунхуа в межцивилизационном 
контакте Востока и Запада // Гуманизация образования. 2016. № 5. С. 34-39.

Алексахин А.Н. Современная политика КНР в отношении иероглифической и буквенной 
письменности // Вестник МГИМО-Университета. 2011. № 3 (18). С. 243-252.

Арапов О.Г. «Имагинативная философия» Я. Голосовкера и «Имажинативная метафизика» Г. 
Башляра: две модели философии воображения // Вестник РУДН. Серия: Философия. 2017. № 2. С. 
158-164.

Белозерова В.Г. Искусство китайской каллиграфии. М.: РГГУ, 2007. 481 с.
Белозерова В.Г. Особенности развития каллиграфической традиции Китая // Новое видение 

культуры мира в XXI веке. Владивосток: Изд-во ДВГТУ, 2003. С. 187 191.
Белозерова В.Г. Психологические аспекты творчества китайского каллиграфа и роль каллиграфии 

в развитии этнического самосознания и самопонимания // Мир психологии. 2004. № 3. С. 86-95.
Воевода Е.В. Лингвострановедческие исследования и межкультурная коммуникация // Научные 

исследования и разработки. Современная коммуникативистика. 2016. Т. 5. № 4. С. 68-71.
Воевода Е.В. Цифровизация: новые возможности и вызовы для языкового образования // 

Языковой дискурс в социальной практике. Сборник научных трудов Международной научно-
практической конференции. Тверь: Тверской государственный университет, 2019. С. 16-20.

Глаголев В.С. Образные языки современной культуры: экранная реальность и “ручное письмо” 
в эпоху компьютерного шрифта // Вестник Воронежского государственного университета. Серия: 
Философия. 2018а. № 3 (29). С. 105-112.

Глаголев В.С. Объективные предпосылки взаимодействия культур в современном мире // 
Контуры будущего в контексте мирового культурного развития. XVIII Международные Лихачевские 
научные чтения. СПб., 2018б. С. 397-398.

Гуревич Т.М. Национально-культурная обусловленность непрямой коммуникации // Вестник 
МГИМО-Университета. 2013. № 2. С. 163-166.

Каменец А.В. Художественно-гуманитарное образование как ресурс формирования 
человеческого капитала в современном обществе // Россия и современный мир: капитал, 
солидарность, субъективность. Материалы XXII Социологических чтений [Электронный ресурс]. М.: 
РГГУ, 2017. С. 108-111.

Каменец А.В., Калеущенко Д.С. Основные сценарии глобализации и её последствия в мировом 
культурном пространстве // Художественное пространство культуры третьего тысячелетия: проблемы 
науки и образования. Сборник научных трудов. М.: Буки-веди, 2018. С. 75-79.

Ковалева С.В. Онтология искусства: идеальность, предметность, смыслообраз // Национальные 
приоритеты России. 2015. № 1 (15). С. 15-21.

Куланина Е.М. Ценностные аспекты искусства каллиграфии в коммуникативной традиции Востока 
// Миссия конфессий. 2017. № 22. С. 100-107.

Национальный союз каллиграфов России [Электронный ресурс]. URL: http://www.calligraphy-
union.ru (дата обращения: 04.08.2019).

Современный музей каллиграфии [Электронный ресурс]. URL:  https://www.calligraphy-museum.
com (дата обращения: 04.08.2019).

Хлыщева Е.В. Культурный диалог в гетеротопном пространстве современного мира: к проблеме 
культурной безопасности // Россия: тенденции и перспективы развития. Ежегодник ИНИОН РАН. 
Вып. 12. Ч. 3. М., 2017. С. 758-761.

Should Calligraphy Be Compulsory? // Beijing Review [Электронный ресурс]. URL: http://www.bjre-
view.com.cn/Cover_Stories_Series_2013/2013-05/27/content_571205.htm (дата обращения: 02.08.2019).

New calligraphy classes for China’s internet generation // BBC [Электронный ресурс]. URL: https://
www.bbc.com/news/world-asia-pacific-14693677 (дата обращения: 29.07.2019).

宠中华， 王默涵《行书每天 30 分钟》, 长春: 时代文艺出版社， 2018. 黑龙江省政协书画院 // 
Всекитайская ассоциация каллиграфов провинции Хэйлунцзян [Электронный ресурс]. URL: http://
www.hljzx.gov.cn/zxshs/ (дата обращения: 03.08.2019).

艺术头条。 // Информационный арт портал [Электронный ресурс]. URL: https://m-news.artron.
net/20170308/n913813.html (дата обращения: 01.08.2019).



154

Культурология

加澍《小学语文生练习册》，一年级上，上册，长春: 长春出版社. 2018.
上海书法家协会 // Шанхайская ассоциация каллиграфов [Электронный ресурс].  URL: http://www.

shanghaishuxie.com (дата обращения: 03.08.2019).
头条三号网 // Образовательный портал Тоутяо Саньхаован [Электронный ресурс]. URL: https://

toutiao.sanhao.com/news-detail-31143.html (дата обращения: 03.08.2019).
头条三号网 // Образовательный портал Тоутяо Саньхаован [Электронный ресурс]. URL: https://

toutiao.sanhao.com/news-detail-10404.html (дата обращения: 03.08.2019).
文库百度。 // Программа урока словесности китайского языка [Электронный ресурс]. URL: https://

wenku.baidu.com/view/0255895bbb68a98271fefafe.html (дата обращения: 07.03.2019).
新华通讯社。新华网 // Информационный интернет-портал Синьхуа Новости [Электронный 

ресурс]. URL: http://www.xinhuanet.com/ttgg/2019-07/08/c_1124724710.htm (дата обращения: 
29.07.2019),

中国老年大学协会 // Китайская ассоциация университетов для пожилых людей [Электронный 
ресурс]. URL: https://www.caua1988.com/#/info/0/737 (дата обращения: 03.08.2019).

中国硬笔书法协会 // Всемирная ассоциация «Жесткие перья»  [Электронный ресурс]. URL: http://
www.zgybsfxh.com (дата обращения: 03.08.2019).

中国文学艺术界联合会 // Всекитайская ассоциация работников литературы и искусства 
[Электронный ресурс]. URL: http://e.cflac.org.cn (дата обращения: 03.08.2019).

中国共产党新闻网 // Новости коммунистической партии КНР [Электронный ресурс]. URL: http://
www.people.com.cn/GB/shizheng/16/20021118/868961.html (дата обращения: 03.08.2019).

中国书法家协会 // Китайская ассоциация каллиграфов [Электронный ресурс].  URL: http://www.
ccagov.com.cn (дата обращения 03.08.2019).

中国书协刻字研究会 // Ассоциация исследователей каллиграфии [Электронный ресурс]. URL: 
http://www.eshufa.com/?action-viewcomment-itemid-17805.html (дата обращения: 03.08.2019).

中华人民共和国教育部 // Министерство образования КНР [Электронный ресурс]. URL: http://old.
moe.gov.cn//publicfiles/business/htmlfiles/moe/moe_714/201301/xxgk_147389.html (дата обращения: 
01.08.2019).

Об авторе:

Куланина Елена Михайловна – соискатель кафедры философии МГИМО МИД России. 
Россия, 119454, Москва, проспект Вернадского, 76. Научная специализация: культурология. 
E-mail: kulaninal@mail.ru.

CALLIGRAPHIC  TRADITIONS  IN  CULTURE  AND  
EDUCATION  OF  MODERN  CHINA
E.M. Kulanina

Moscow State Institute of International Relations (University). 76 Prospekt Vernadskogo, 
Moscow, 119454, Russia.

Abstracts. Modern processes among Chinese citizens in the field of studying history of their 
culture convincingly demonstrate an increasing consistent interest in such an important part of it as 
writing and calligraphy traditions. After detailed analysis of the fundamental documents that control 
returning calligraphy to the basic school curriculum, it is possible to point out a strong tendency in 



155

Е.М. Куланина

Key words: Chinese calligraphy, culture and tradition, traditions of teaching calligraphy in the 
People’s Republic of China, school reform in China, calligraphy for the aged, calligraphic associations 
in China

References:

Aleksakhin A.N. Alfavit kitaĭskogo iazyka putunkhua. Bukva – fonema – zvuk rechi – slog – slovo [The 
Chinese language alphabet of Putonghua. Letter – phoneme – sound of speech – syllable – word]. 4th 
edition, revised and supplemented. Moscow, VKN Publishing House, 2018. 212 p. (In Russian).

Aleksakhin A.N. Vzaimodeĭstvie ieroglificheskogo i zvukobukvennogo standartov slova kitaĭskogo 
iazyka putunkhua [The interaction of the hieroglyphic and sound-letter standards of the word of the 
Chinese language Putonghua]. Vestnik MGIMO Universiteta – Bulletin of MGIMO University, 2010,  
no. 1 (10), pp. 128-135 (In Russian).

Aleksakhin A.N. Dve pisʹmennye formy slova kitaĭskogo iazyka putunkhua v mezhtsivilizatsionnom 
kontakte Vostoka i Zapada [Two written forms of the Chinese language word for Putonghua in the inter-
civilizational contact of East and West]. Gumanizatsiia obrazovaniia – Humanization of education, 2016, 
no. 5, pp. 34-39 (In Russian).

Aleksakhin A.N. Sovremennaia politika KNR v otnoshenii ieroglificheskoĭ i bukvennoĭ pisʹmennosti 
[The modern policy of the PRC in relation to hieroglyphic and alphabetic writing]. Vestnik MGIMO Uni-
versiteta – Bulletin of MGIMO University, 2011, no. 3 (18), pp. 243-252 (In Russian).

Arapov O.G. «Imaginativnaia filosofiia» IA. Golosovkera i «Imazhinativnaia metafizika» G. Bashliara: 
dve modeli filosofii voobrazheniia [“Imaginative philosophy” by Y. Golosovker and “Imaginative meta-
physics” of G. Bachelard: two models of philosophy of imagination]. Vestnik RUDN. Seriia: Filosofiia – Bul-
letin of the RUDN University. Series: Philosophy, 2017, no. 2, pp. 158-164 (In Russian).

Belozerova V.G. Iskusstvo kitaĭskoĭ kalligrafii [The art of Chinese calligraphy]. Moscow, RSHU, 2007. 
481 p. (In Russian).

Belozerova V.G. Osobennosti razvitiia kalligraficheskoĭ traditsii Kitaia [Features of the development 
of the calligraphic tradition of China]. Novoe videnie kulʹtury mira v XXI veke [A new vision of a culture of 
peace in the XXI century]. Vladivostok, FESTU Publishing House, 2003. pp. 187-191 (In Russian).

Belozerova V.G. Psikhologicheskie aspekty tvorchestva kitaĭskogo kalligrafa i rolʹ kalligrafii v razvitii 
ėtnicheskogo samosoznaniia i samoponimaniia [Psychological aspects of the work of a Chinese callig-
rapher and the role of calligraphy in the development of ethnic self-awareness and self-understanding]. 
Mir psikhologii – World of Psychology, 2004, no. 3, pp. 86-95 (In Russian).

sustained government support for calligraphy-based courses both as compulsory or additional edu-
cation. University education also includes calligraphy. Currently, the Government of China is carrying 
out an educational reform focusing on teaching calligraphy in primary and secondary education; 
well-qualified teachers are being trained for carrying out this reform. Also there is another arousing 
interest in teaching calligraphy skills for the aged, which accords with the general direction of social 
work with a “culture of age” represented by Chinese traditions. The population interest in calligraphy 
is supported by the cultural-educational activities of numerous calligraphic associations.

The recent discussions on calligraphy training demonstrate that this type of activity is not infe-
rior to the pressure of digital technologies, but on the contrary, demonstrate that it still remains as 
a mean of communication between people, is used by government as another mean for increasing 
cultural level of the population, for preserving and increasing national cultural heritage.

The methodology of studying mentioned questions is based on a content analysis of Chinese me-
dia publications, as well as the fundamental documents that are provided for public access on official 
websites of the Ministry of Education of the People’s Republic of China and on the university websites 
which implement and develop the latest strategy in calligraphy teacher training program. The main 
result of the study could be considered as clarifying the role of calligraphy in modern Chinese culture, 
where an intentional return to this method of mastering traditions is associated with the desire to 
incorporate the best of the previous achievements, and combine it with the desire to withstand the 
negative consequences of the changed living rhythm of modern society.



156

Культурология

Voevoda E.V. Lingvostranovedcheskie issledovaniia i mezhkulʹturnaia kommunikatsiia [Linguistic and 
Regional Studies and Intercultural Communication]. Nauchnye issledovaniia i razrabotki. Sovremennaia 
kommunikativistika – Scientific Research and Development. Modern Communication Studies, 2016, vol. 5, 
no. 4. pp. 68-71 (In Russian).

Voevoda E.V. Tsifrovizatsiia: novye vozmozhnosti i vyzovy dlia iazykovogo obrazovaniia [Digitaliza-
tion: new opportunities and challenges for language education]. Iazykovoĭ diskurs v sotsialʹnoĭ praktike. 
Sbornik nauchnykh trudov Mezhdunarodnoĭ nauchno-prakticheskoĭ konferentsii [Language discourse in 
social practice. Collection of scientific papers of the International scientific-practical conference]. Tver, 
Tver State University, 2019. pp. 16-20 (In Russian).

Glagolev V.S. Obraznye iazyki sovremennoĭ kulʹtury: ėkrannaia realʹnostʹ i “ruchnoe pisʹmo” v ėpokhu 
kompʹiuternogo shrifta [Figurative languages of modern culture: screen reality and “handwriting” in the 
era of computer font]. Vestnik Voronezhskogo gosudarstvennogo universiteta. Seriia: Filosofiia - Bulletin of 
the Voronezh State University. Series: Philosophy, 2018a, no. 3 (29), pp. 105-112 (In Russian).

Glagolev V.S. Ob”ektivnye predposylki vzaimodeĭstviia kulʹtur v sovremennom mire [Objective pre-
requisites for the interaction of cultures in the modern world]. Kontury budushchego v kontekste mi-
rovogo kulʹturnogo razvitiia. XVIII Mezhdunarodnye Likhachevskie nauchnye chteniia [Contours of the 
future in the context of world cultural development. XVIII International Likhachev Scientific Readings]. 
Saint-Petersburg, 2018b. pp. 397-398 (In Russian).

Gurevich T.M. Natsionalʹno-kulʹturnaia obuslovlennostʹ nepriamoĭ kommunikatsii [National-cultural 
conditionality of indirect communication]. Vestnik MGIMO-Universiteta – Bulletin of MGIMO-University, 
2013, no. 2, pp. 163-166 (In Russian).

Kamenets A.V. Khudozhestvenno-gumanitarnoe obrazovanie kak resurs formirovaniia chelovechesko-
go kapitala v sovremennom obshchestve [Art and humanitarian education as a resource for the forma-
tion of human capital in modern society]. Rossiia i sovremennyĭ mir: kapital, solidarnostʹ, sub”ektivnostʹ. 
Materialy XXII Sotsiologicheskikh chteniĭ [Russia and the modern world: capital, solidarity, subjectivity. 
Materials of XXII Sociological Readings]. [Electronic resource]. Moscow, RSHU, 2017. pp. 108-111 (In 
Russian).

Kamenets A.V., Kaleushchenko D.S. Osnovnye stsenarii globalizatsii i ee posledstviia v mirovom 
kulʹturnom prostranstve [The main scenarios of globalization and its consequences in the world cul-
tural space]. Хudozhestvennoe prostranstvo kulʹtury tretʹego tysiacheletiia: problemy nauki i obrazovaniia. 
Sbornik nauchnykh trudov [Artistic space of culture of the third millennium: problems of science and 
education. Collection of scientific papers]. Moscow, Buki-Vedi, 2018. pp. 75-79 (In Russian).

Kovaleva S.V. Ontologiia iskusstva: idealʹnostʹ, predmetnostʹ, smysloobraz [Ontology of art: ideality, 
concreteness, sense-image]. Natsionalʹnye prioritety Rossii - National Priorities of Russia, 2015, no. 1 (15), 
pp. 15-21 (In Russian).

Kulanina E.M. Tsennostnye aspekty iskusstva kalligrafii v kommunikativnoĭ traditsii Vostoka [Valuable 
aspects of the art of calligraphy in the communicative traditions of the East]. Missiia konfessiĭ – Mission 
Confessions, 2017, no. 22, pp. 100-107 (In Russian).

Natsionalʹnyĭ soiuz kalligrafov Rossii [National Union of Calligraphers of Russia]. Available at: http://
www.calligraphy-union.ru (accessed 04 August 2019). (In Russian).

Sovremennyĭ muzeĭ kalligrafii [Contemporary Museum of Calligraphy]. Available at: https://www.
calligraphy-museum.com (accessed 08 August 2019). (In Russian).

Khlyshcheva E.V. Kulʹturnyĭ dialog v geterotopnom prostranstve sovremennogo mira: k probleme 
kulʹturnoĭ bezopasnosti [Cultural dialogue in the heterotopic space of the modern world: towards the 
problem of cultural security]. Rossiia: tendentsii i perspektivy razvitiia. Ezhegodnik INION RAN. V. 12. Ch. 3 
[Russia: trends and development prospects. Yearbook of the INION RAS. Vol. 12. Part 3]. Moscow, 2017. 
pp. 758-761 (In Russian).

Should Calligraphy Be Compulsory? Beijing Review. Available at: http://www.bjreview.com.cn/Cover_
Stories_Series_2013/2013-05/27/content_571205.htm (accessed 02 August 2019).

New calligraphy classes for China’s internet generation. BBC. Available at: https://www.bbc.com/
news/world-asia-pacific-14693677 (accessed 29 July 2019).

宠中华， 王默涵《行书每天 30 分钟》, 长春: 时代文艺出版社， 2018 (In Chinese).
黑龙江省政协书画院. Heilongjiang All-China Calligraphers Association. Available at: http://www.hljzx.

gov.cn/zxshs/ (accessed 03 August 2019) (In Chinese).



157

Е.М. Куланина

About the Author:

Kulanina Elena Mikhailovna – PhD student, Department of Philosophy, MGIMO Russia, 119454, 
Moscow, Vernadsky Avenue, 76. Scientific specialization: cultural studies.
E-mail: kulaninal@mail.ru.

艺术头条. Information Art Portal. Available at: https://m-news.artron.net/20170308/n913813.html 
(accessed 01 August 2019) (In Chinese).

加澍《小学语文生练习册》，一年级上，上册，长春: 长春出版社, 2018 (In Chinese).
上海书法家协会. Shanghai Calligrapher Association. Available at: http://www.shanghaishuxie.com 

(accessed 03 August 2019) (In Chinese).
头条三号网. Toutiao Sanhaovan Educational Portal. Available at: https://toutiao.sanhao.com/news-

detail-31143.html (accessed 03 August 2019) (In Chinese).
头条三号网. Toutiao Sanhaovan Educational Portal. Available at: https://toutiao.sanhao.com/news-

detail-10404.html (accessed 03 August 2019) (In Chinese).
文库百度。. Chinese language literature lesson program. Available at: https://wenku.baidu.com/

view/0255895bbb68a98271fefafe.html (accessed 07 March 2019) (In Chinese).
新华通讯社。新华网. Xinhua News Information Portal. Available at: http://www.xinhuanet.com/

ttgg/2019-07/08/c_1124724710.htm (accessed 29 July 2019) (In Chinese).
中国老年大学协会. China University Association for the Elderly. Available at: https://www.caua1988.

com/#/info/0/737 (accessed 03 August 2019) (In Chinese).
中国硬笔书法协会. Tough Feathers World Association. Available at: http://www.zgybsfxh.com (ac-

cessed 03 August 2019) (In Chinese).
中国文学艺术界联合会. All-China Literature and Art Workers Association. Available at: http://e.cflac.

org.cn (accessed 03 August 2019) (In Chinese).
中国共产党新闻网. Communist Party of China News. Available at: http://www.people.com.cn/GB/

shizheng/16/20021118/868961.html (accessed 03 August 2019) (In Chinese).
中国书法家协会. China Calligraphers Association. Available at: http://www.ccagov.com.cn (accessed 

03 August 2019) (In Chinese).
中国书协刻字研究会. Association of Calligraphy Researchers. Available at: http://www.eshufa.

com/?action-viewcomment-itemid-17805.html (accessed 03 August 2019) (In Chinese).
中华人民共和国教育部. Ministry of Education of the PRC. Available at: http://old.moe.gov.cn//pub-

licfiles/business/htmlfiles/moe/moe_714/201301/xxgk_147389.html (accessed 01 August 2019) (In Chi-
nese).



158

Межкультурная  коммуникация

ОСОБЕННОСТИ  СОВРЕМЕННОГО  ПРАВОВОГО  
РЕГУЛИРОВАНИЯ  МУЛЬТИКУЛЬТУРАЛИЗМА  В  
ГЕРМАНИИ:  ВЗГЛЯД  ИЗ  РОССИИ
В.А. Шестак

Московский государственный институт международных отношений (университет) 
МИД Российской Федерации. Россия, 119454, г. Москва, проспект Вернадского 76.

Автор статьи рассматривает особенности правового регулирования 
германского мультикультурализма. Данная проблема представляется осо-
бенно актуальной в связи с высокими темпами глобализации, не так давно 
затронувшими ФРГ. Это связано также со стремительной исламизацией 
государства и иммиграцией в Германию различных этнических и религиоз-
ных групп, попытками последних «оградиться» от германского общества 
и жить по своим правилам, порой не считаясь с законами страны пребы-
вания. Интерес к изучаемой теме также во многом обусловлен и стремле-

нием государства к преодолению нацистского прошлого, нерешённостью проблем 
существования ультраправых сил (партий и иных организаций), стремящихся вой-
ти в местные парламенты (ландтаги). Члены националистических группировок со-
вершают преступления, в том числе по этническим, национальным и религиозным 
мотивам. 

В статье анализируются теоретические подходы к правовому регулированию 
такого комплексного социального явления, как мультикультурализм. Сделана по-
пытка рассмотреть вопросы юридического закрепления этого феномена с диаме-
трально противоположных точек зрения. Исследованы отдельные причины краха и 
несостоятельности данной политики и идеологии в ряде современных европейских 
государств. Тематика исследования раскрывается автором с позиции не только 
доктринальных исследований, но и с точки зрения урегулированности вопроса в 
международном конституционном и уголовном праве. Сформулированы предложе-
ния о необходимости качественного, глобального и целенаправленного изменения 
правовой регламентации мультикультурализма в ФРГ, возможных перспективах её 
дальнейшего развития, в том числе для целей уголовного преследования виновных, 
нарушающих права, свободы и законные интересы представителей разных этниче-
ских и национальных групп и меньшинств.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-158-166

Ключевые слова: мультикультурализм, правовое регулирование, уголовная ответ-
ственность, уголовный закон, глобализация, дискриминация, свобода вероисповедо-
вания, гражданство, беженцы, Основной закон, иммиграция, исламизация, Федера-
тивная республика Германия.



159

В.А. Шестак

Мультикультурализм вновь ста-
новится всё более популярным 
в социально-политической сфе-

ре жизни человеческого сообщества. Во 
многом это связано с развитием глобали-
зации и интеграции, в процессе которых 
происходит взаимное проникновение и 
обогащение различных культур. Как от-
мечает абсолютное большинство работ, 
посвящённых данной тематике, мульти-
культурализм – многогранное сложное 
явление [Лапин, 2013: 24; Пригода, 2009; 
Арутюнова, 2009: 87]. Как термин, он в 
большинстве случаев применяется в об-
ласти международных отношений, поли-
тики и дипломатии.

Но не менее важный аспект существо-
вания мультикультурализма – его право-
вое регулирование. Под ним следует по-
нимать совокупность правовых норм 
и механизмов регулирования государ-
ственной политики в сфере сохранения 
культурных различий и ценностей в кон-
кретной стране. Было бы неверным пола-
гать, что регламентирование мультикуль-
турализма определяется исключительно 
решениями политических деятелей на 
международной арене. В этой связи речь 
пойдёт именно о законодательном регу-
лировании данных процессов. 

В качестве страны изучения рас-
сматриваемого социально-культурного 
явления автором избрана Федератив-
ная Республика Германия. Здесь в силу 
специфики исторических, политических, 
социальных и иных факторов ему уделя-
ется особое внимание:

–	 во-первых, небезынтересно про-
следить, каким образом современное за-
конодательство Германии преодолевает 
нацистское прошлое 30-40-х годов про-
шлого столетия. Последнее в противовес 
мультикультурализму культивировало 
монокультурализм, шовинизм, нетерпи-
мость к ряду социальных групп по при-

знакам расы и этнической принадлежно-
сти;

–	 во-вторых, актуальность этой 
проблемы обусловлена социальными 
вызовами нового времени в Германии: 
миграционными процессами, в том чис-
ле нелегальной миграцией, исламизаци-
ей и, соответственно, необходимостью 
стабилизации общественных отношений 
во избежание новых межнациональных 
конфликтов;

–	 в-третьих, Германия – многона-
циональная страна, где, помимо немцев, 
проживают австрийцы, турки, поляки, 
русские, сирийцы, а также представите-
ли иных народов1.

Основоположником правовой регла-
ментации и юридического закрепления 
концепции мультикультурализма счита-
ется философ Ч. Тейлор [Волкова, 2011: 
254]. Его идеи легли в основу знаменитой 
Декларации (Хартии) Земли, одобренной 
ЮНЕСКО в 2000-м году. В её преамбуле, в 
частности, говорится, что «несмотря на 
огромное многообразие культур и форм 
жизни, мы являемся одной семьёй и … 
мировым сообществом». В соответствии 
с Хартией, жители всех государств обязу-
ются создавать культуру толерантности, 
ненасилия и мира (пункт 16 главы 4)2. 

Попыткам правового регулирования 
мультикультурализма предшествовало 
создания ряда концепций. Так, британ-
ский политолог Б. Бэрри полагал, что-
мультикультурализм приведёт лишь к 
разобщённости социальных групп вну-
три государства, к конфликтам на на-
циональной почве. В исследовании рас-
сматриваемой проблемы нельзя обойти 
стороной учение Г. Кельзена о чистом 
праве, который призывал к очищению 
права от того, что не есть право в стро-
гом смысле. Другими словами, стремился 
освободить правоведение от всех чуждых 
ему элементов [Кельзен, 2015: 10]. Таким 

1	 Das Statistische Bundesamt [Электронный ресурс]. URL: https://www.destatis.de/EN/Facts Figures/
SocietyState/Population/MigrationIntegration/Tables_ForeignPopulation/Gender.html (дата обращения: 
30.03.2019).

2	 Хартия земли (одобрена 14 марта 2000 г. Международной комиссией по Декларации Земли) [Элек-
тронный ресурс]. URL: https://earthcharter.org/invent/images/uploads/ec_text_ russian_translation.pdf 
(дата обращения: 30.03.2019).



160

Межкультурная  коммуникация

образом, говоря о феномене мультикуль-
турализма и его правом регулировании, 
следует всё же соблюдать нейтраль-
ность, не допускать субъективных оце-
нок и ориентироваться исключительно 
на правовую действительность, то есть 
те реалии, которые сложились в Герма-
нии в настоящее время. Впрочем, воз-
можно допустить и иное теоретическое 
решение проблемы. Исходить из того, 
что единственной фундаментальной 
нормой являются «моральные начала» и 
права человека, в том числе право на ра-
венство и недопущение дискриминации 
по признакам расы и нации [Зандкюлер, 
1992: 49]. 

Вместе с тем следует признать, что к 
настоящему времени понятие мульти-
культурализма нормативно не закрепле-
но. Оно является сугубо доктринальным. 
Но и в научной доктрине не существует 
чёткого понимания данного концепта, 
ибо можно констатировать, что тема 
является неразработанной. С позиции 
права основой мультикультурализма яв-
ляются не только специфические обще-
ственные отношения, но и законодатель-
ная база, их регулирующая.

В Германии первостепенные права 
граждан закреплены Основным законом 
1949 года3. Так, частью 3 статьи 3 Основ-
ного закона установлено, что никому не 
может быть причинён ущерб или оказано 
предпочтение вследствие его пола, проис-
хождения, расы, языка, места рождения и 
родства. В соответствии с требованиями 
части 2 статьи 9 Основного закона объ-
единения, цели и деятельность которых 
противоречат уголовным законам или 
направлены против конституционного 
строя или против идей взаимопонимания 
между народами, запрещаются. Таким об-
разом, Конституция Германии не только 
закрепляет фундаментальный принцип 
недопустимости любого рода дискрими-
нации, но и устанавливает запрет на лю-
бые межнациональные конфликты.

Основной закон содержит и такой 
конституционный принцип, как равен-
ство всех перед законом (часть 1 статьи 
3). Согласно его буквальному толкова-
нию, равенство резюмируется, в том 
числе независимо от расовой, этниче-
ской и иной принадлежности человека. 
В соответствии со статьей 139 Основ-
ного закона его положения не затраги-
вают правовые предписания, принятые 
для освобождения немецкого народа от 
национал-социализма и милитаризма. 
Это прямое указание законодателя на 
запрет такой идеологической системы, 
которая преступна и абсолютно непри-
емлема для современной демократиче-
ской Германии. В этой связи концепция 
правового регулирования мультикульту-
рализма рассматривается под призмой 
защиты конституционных принципов 
Уголовным кодексом Германии (das 
Strafgesetzbuch)4.

Уголовный закон ФРГ подробно опре-
деляет составы преступлений, связан-
ные с разжиганием межнациональной 
розни различными способами. Так, в па-
раграфе 130 Уголовного закона («Под-
стрекательство против народов») под 
подстрекательством законодатель по-
нимает разжигание ненависти, призывы 
к актам насилия и произвола, а также 
уничижение достоинства другого лица 
или группы населения по признакам 
этнической принадлежности. Такое пре-
ступление наказывается лишением сво-
боды на срок от трех месяцев до пяти лет. 
Очевидно, что речь в уголовно-правовой 
норме идёт о запрете активных волевых 
действий субъектов, направленных на 
нарушение общественного порядка и 
спокойствия. 

В то же время законом караются и 
пассивные способы, формы разжигания 
ненависти, а именно: создание, распро-
странение, ввоз и вывоз печатных мате-
риалов, содержащих в себе запрещённую 
информацию. Такая конструкция право-

3	 Grundgesetzfür die Bundesrepublik Deutschland, 1949 [Электронный ресурс]. URL: https://www.bundestag.
de/grundgesetz (дата обращения: 30.03.2019).

4	 Das Strafgesetzbuch [Электронный ресурс]. URL: http://www.gesetze-im-internet.de/stgb/BJNR001270871.
html (дата обращения: 30.03.2019).



161

В.А. Шестак

вой нормы обычно не свойственна стра-
нам романо-германской правовой семьи, 
но законодатель всё же использует её 
для строгой регламентации обществен-
но опасных деяний. Запрет установлен 
также на передачу запрещённой инфор-
мации по радио. Наказанием является 
лишение свободы на срок до трёх лет 
или денежный штраф. Данные положе-
ния не входят в противоречие со статьёй 
5 Основного закона, согласно которой 
цензуры не существует, поскольку гра-
ницы этих прав указываются предписа-
ниями общих законов. В данном случае –  
уголовного кодекса, который ограничи-
вает право на свободу слова и обмена 
информацией с целью защиты интере-
сов всего общества и отдельных лиц под 
страхом уголовного наказания. 

Уголовно-правовая норма, содержа-
щаяся в части 3 параграфа 130 Уголов-
ного кодекса Германии сужает состав 
исследуемого преступления до запре-
та на распространение идей национал-
социализма. Там же законодатель закре-
пил и запрет на одобрение, оспаривание 
и приуменьшение серьёзности «совер-
шенного деяния, указанного в параграфе 
220а, абзац 1» уголовного закона, прямо 
не называя его в норме. Речь в данном 
случае идёт о геноциде. В этой связи 
нельзя не упомянуть об одном из ярких 
дел по данному составу преступления. 
Это дело пожилой экстремистки Урсулы 
Хавербек, которая была приговорена зе-
мельным судом Вердена к 2,5 годам ли-
шения свободы за отрицание холокоста 
и разжигание межнациональной нена-
висти. Федеральный конституционный 
суд ФРГ оставил без удовлетворения 
апелляцию У. Хавербек, однако заметил, 
что приуменьшение геноцида и иных 
преступлений времён нацизма не явля-
ется автоматически наказуемым деяни-
ем5. Его можно считать таковым только 
в случае, если подобные утверждения 

подрывают общественное спокойствие 
в рамках требования параграфа 130 Уго-
ловного кодекса Германии.

Параграф 86 уголовного закона ФРГ 
устанавливает наказание в виде лишения 
свободы на срок до трёх лет или штрафа 
за деятельность антиконституционных 
организаций. Под это понятие подпа-
дают и эрзацорганизации (нем. Ersatz–
заменитель). По сути, это копии уже 
запрещённых партий. Аналогично нака-
зывается деятельность организаций, на-
правленных на достижение намерений 
бывшей национал-социалистической ор-
ганизации.

Уголовный закон устанавливает не 
только запрет на функционирование ряда 
объединений, но и на распространение 
знаков одной из таких партий или иных 
организаций. Знаками являются знамёна, 
значки, отдельные предметы униформы, 
пароли и формы приветствия. Использо-
вание знаков антиконституционных ор-
ганизаций карается лишением свободы 
на срок до трёх лет или штрафом. Впро-
чем, использование знаков запрещённых 
антиконституционных организаций не 
всегда влечёт осуждение виновного. Так, 
по одному из судебных дел, ответчик 
привлекался за хранение и распростра-
нение (продажу в интернет-магазине) 
компакт-дисков, одежды, наклеек с ви-
доизменённой, но всё ещё узнаваемой 
формой национал-социалистических зна-
ков. Несмотря на то, что Уголовный закон 
устанавливает запрет на использование 
подобных знаков, уголовный трибунал 
Федерального Суда пришёл к выводу, что 
характеристики национал-социализма в 
данных предметах были использованы 
явно дистанцирующим образом. В ходе 
следствия и суда они были недостаточно 
чётко опознаны. Обвиняемый был оправ-
дан, а расходы на ведение дела и расходы, 
понесённые обвиняемым, возложены на 
государственную казну6.

5	Н овостной портал News.tut.by. [Электронный ресурс]. URL: https://news.tut.by/world/603295.html (дата 
обращения: 30.03.2019).

6	 Das Urteilder Bundesgerichtshof [Электронный ресурс]. URL: http://juris.bundesgerichtshof. de/ cgibin/
rechtsprechung/document.py?Gericht=bgh&Art=pm&Datum=2007&Sort=3&Seite=5&anz=200&pos=16
4&nr=39349&linked=urt&Blank=1&file=dokument.pdf (дата обращения: 30.03.2019).



162

Межкультурная  коммуникация

Одно из самых суровых наказаний – 
пожизненное лишение свободы, – назна-
чается лицам, осуждённым за геноцид. 
Под геноцидом уголовный закон Герма-
нии понимает убийство членов опреде-
лённой социальной группы по расовому 
или национальному признаку, нанесение 
им тяжкого физического или морального 
вреда, насаждение мер, препятствующих 
рождаемости в данной группе и т.д. Нака-
зание максимально суровое, поскольку в 
соответствии с параграфом 38 Уголовно-
го кодекса ФРГ, за наиболее тяжкие пре-
ступления (за исключением пожизнен-
ного лишения свободы) предусмотрен 
максимальный срок лишения свободы –  
пятнадцать лет.

Кроме того, уголовный закон Гер-
мании в параграфе 194 устанавливает 
уголовную ответственность за оскор-
бления, в том числе, если потерпевший 
преследовался в качестве представителя 
группы при национал-социалистическом 
или ином режиме. Заявление в таком 
случае не требуется, что является ис-
ключением из обычного порядка. Если 
потерпевший уже скончался, то право 
на заявление переходит его родствен-
никам. Оскорбление может быть вы-
ражено в словесной форме или в виде 
действия, и наказывается оно одним или 
двумя годами тюремного заключения  
соответственно.

Таким образом, уголовно-правовое 
регулирование мультикультурализма 
в Германии выражается в защите всего 
общества, отдельных групп населения и 
физических лиц от:

–	 уничижения их достоинства в 
области межэтнических отношений;

–	 произвола и насилия;
–	 деятельности антиконституци-

онных организаций, призванных разру-
шить основные государственного строя;

–	 экстремистской ультраправой 
информации и идей. 

Нормы уголовного права Германии –  
пример так называемого «жёсткого 
права», призванного строго регламен-
тировать социальные процессы в дан-
ной сфере и карать за их несоблюдение. 
Мультикультурализм в Германии регу-
лируется и в более диспозитивном клю-
че. Как отмечают уполномоченные Фе-
дерального правительства по миграции, 
приёму беженцев и интеграции, а также 
уполномоченный Берлинского Сената по 
интеграции и миграции, ФРГ признала, 
что является иммиграционной страной 
с момента принятия Закона об иммигра-
ции.

В качестве примера можно привести 
интеграционный курс, который должен 
способствовать адаптации иностранцев 
в немецком обществе. Он включает в 
себя изучение языка, истории и культу-
ры Германии. В частности, курс ориенти-
рован на лиц, которые воссоединились со 
своей семьёй, не обладают высшим обра-
зованием либо имеют его, но проблемой 
служит языковой барьер. Кроме того, 
успешное окончание интеграционного 
курса положительно влияет на процеду-
ру получения немецкого гражданства. В 
большинстве случаев прохождение кур-
са – обязанность временно проживаю-
щих лиц. Отказ от участия в нём ведёт к 
ряду негативных правовых последствий 
(например, к отказу в продлении визы). 
В некоторых случаях он может быть до-
бровольным7.

Таким образом, Германия многосто-
ронне подошла к вопросу интеграции 
иностранных лиц в немецкое общество. 
При этом, анализируя законодательство 
разных стран, мы пришли к выводу, что 
порядок получения гражданства Герма-
нии достаточно прост. В соответствии 
с параграфом 10 Закона о гражданстве 
Германии8, иностранец вправе получить 
гражданство, если прожил на террито-
рии Германии 8 лет, не имеет штрафов, 

7	Н овое право пребывания. Вопросы и ответы к Закону об эмиграции: Справочник [Электронный ре-
сурс]. Берлин, 2016. URL: https://www.germany.ru/wwwthreads/files/9-3807540.pdf (дата обращения: 
30.03.2019).

8	 Das Staatsangehörigkeitsgesetz [Электронный ресурс]. URL: http://www.gesetze-im-internet. de/ stag/
StAG.pdf (дата обращения: 30.03.2019).



163

В.А. Шестак

имеет квартиру, может прокормить себя 
и родственников, не выступает против 
основ конституционного строя и т.д. То 
есть в ФРГ установлены относительно 
несложные условия для получения граж-
данства иностранцами, что привлека-
ет большие массы людей в страну, что 
косвенно служит укреплению политики 
мультикультурализма.

Процессы правового регулирования 
мультикультурализма можно наблю-
дать и в сфере требований к получению 
иностранцами убежища. Большинство 
вопросов, касающихся предоставления 
гуманитарного статуса в Германии, ре-
гулируются Законом об убежище. Так, 
в соответствии с ним, получить поли-
тическое убежище в Германии может 
любой иностранец, который из-за обо-
снованных опасений преследования по 
расовым, религиозным, национальным, 
этническим мотивам был вынужден по-
кинуть свою страну и не может, в силу 
ряда причин, обратиться к ней за защи-
той из-за опасения в таких преследова-
ниях9. Убежище даёт право на свободное 
передвижение по территории Германии, 
трудоустройство, а также социальную по-
мощь в размере до 300 евро. Вместе с тем 
такой подход привёл к тому, что ситуа-
ция начала выходить за рамки правово-
го поля: в 2016 году более 1,5 миллионов 
беженцев из бедных государств прибыло 
в Германию, одну из самых экономически 
благосостоятельных стран. В результате 
появилась вражда между мигрантами 
и коренными жителями10. Как впослед-
ствии отмечали в своих выступлениях 
многие лидеры европейских государств, 
политика мультикультурализма потер-
пела крах11.

В чём же заключаются, по нашему 
мнению, недостатки правового регули-
рования мультикультурализма в Герма-
нии, если изначально он направлен на 

мирное сосуществование разных куль-
тур? Можно ли было их избежать? По-
пробуем разобраться: 

–	 во-первых, с точки зрения фило-
софии и социологии права, сама по себе 
концепция мультикультурализма отча-
сти противоречит самой себе, поскольку 
базируется на противоположных идеях. 
С одной стороны, эта идеология деклари-
рует поликультурность и толерантность 
[Лапин, 2013: 24]. С иной стороны, дру-
гих культур становится слишком много 
на ограниченной территории, и они на-
чинают уделять чересчур много внима-
ния свой идентичности. Само общество 
становится многосоставным, что приво-
дит к межэтническим конфликтам;

–	 во-вторых, как видится, законо-
датель Германии несколько запоздал с 
правовым регламентированием данной 
проблемы ещё на ранней стадии выбора 
курса. Следовало бы изначально спрог-
нозировать возможные негативные по-
следствия такой политики. В выработке 
стратегии должны были участвовать не 
только политические и общественные 
деятели, но и юристы-правоведы;

–	 в-третьих, на наш взгляд, право-
вое регулирование мультикультура-
лизма носит излишне мягкий характер. 
Полагаем, германскому законодателю 
требовалось бы принять как ряд общих 
мер по борьбе с нелегальной иммигра-
цией (например, ужесточить условия 
получения гражданства, политического 
убежища, наказания для иностранцев, 
прибывших в Германию, приняв поправ-
ки к соответствующим законам), так и 
специальных (в частности, установить 
особую правительственную квоту на 
приезд определённого числа мигрантов 
из других государств). 

Политика немецкого мультикульту-
рализма носит ярко выраженный проти-
воречивый характер в области религи-

9	 Das Asylgesetz (AsylG) [Электронный ресурс]. URL: https://www.buzer.de/s1.htm?g=asylg&f =1 (дата об-
ращения: 30.03.2019).

10	Н овостной портал lawyerics [Электронный ресурс]. URL: https://lawyerics.ru/kolichestvo-bezhencev-v-
stranax-evropy-statistika.html (дата обращения: 30.03.2019).

11	Н овостной портал 1tv.ru [Электронный ресурс]. URL: https://www.1tv.ru/news/2011-02-
13/131261evropeyskie_lidery_priznali_krah_politiki_multikulturalizma_i_pokaznoy_politkorrektnosti (дата 
обращения: 30.03.2019).



164

Межкультурная  коммуникация

озных отношений. Так, с одной стороны, 
статья 4 Основного закона Германии 
провозглашает свободу вероисповеда-
ния и говорит о том, что совесть и сво-
бода религиозных и мировоззренческих 
взглядов не нарушимы. С другой сторо-
ны, в Германии деятельность религиоз-
ных структур обеспечивается довольно 
сильным лобби. Например, в немецких 
школах есть уроки религии, обязатель-
ные для детей христиан. Для детей иных 
религий предусмотрено изучение этики. 

Кроме того, в стране существует цер-
ковный налог (die Kirchensteuer)12, ко-
торый взимается только с религиозных 
прихожан в пользу христианской общи-
ны в административном порядке (после 
добровольного определения религиоз-
ной принадлежности лица в паспорт-
ном столе по месту жительства). В то же 
время, в Германии стремительно идут 
процессы исламизации, которые не уре-
гулированы с точки зрения права, что 
является серьёзным упущением в нор-
мативной регламентации мультикульту-
рализма.

Кроме того, феномен мультикульту-
рализма недостаточно хорошо изучен с 
позиции философии и социологии пра-
ва, что мешает комплексному урегули-
рованию данной проблемы. В этой свя-
зи спрогнозировать перспективы его 
правового урегулирования определить 

довольно трудно, так как вектор его раз-
вития противоречив. 

Вместе с тем условия правового за-
крепления мультикультурализма доста-
точно регламентированы в Основном 
законе Германии. Им определены основ-
ные принципы данной политики, вклю-
чая запрет на дискриминацию, свободу 
вероисповедования и т.д. Как видится, 
данные положения носят хотя и общий, 
но отнюдь не декларативный харак-
тер. Это подтверждается наличием ряда 
уголовно-правовых норм Германии, где 
содержится немало различных составов 
за преступления против мирного суще-
ствования народов, геноцид и попытки 
реставрации нацистского прошлого. 

Полагаем, что у германского законо-
дателя есть все возможности для разра-
ботки новой стратегии, направленной 
на более жёсткую правовую регламента-
цию вопросов гражданства, получения 
статуса беженца, интеграции беженцев 
в немецкое общество и т.д. Такие меры 
должны будут носить в большей степе-
ни не временный характер с целью ре-
шения локальных и частных проблем, а 
глобально ориентированными. В целом, 
автор придерживается оптимистичных 
прогнозов относительно порядка совер-
шенствования правовой регламентации 
мультикультурализма в Германии.

Список литературы:

Арутюнова Л.В. Мультикультурализм как объект философского мышления // Вестник Московского 
государственного университета культуры и искусств. 2009. № 3. С. 87-90.

Волкова Т.П. Классические философские концепции мультикультурализма и толерантности // 
Вестник МГТУ. 2011. Т.14. № 2. С. 254-259.

Зандкюлер Х.Й. Демократия, всеобщность права и реальный плюрализм // Вопросы философии. 
1992. № 2. С. 35-46.

Кельзен Г. Чистое учение о праве / пер. с нем. М.В. Антонова и С.В. Лёзова. - 2-е изд. СПб.: ООО 
Издательский Дом «Алеф-Пресс», 2015. 542 с.

Лапин Д. В. Мультикультурализм: политическая концепция и научный феномен // Идеи и идеалы. 
2013. Т. 2. № 2 (16). С. 20-27.

12	Н овостной портал rg.ru [Электронный ресурс]. URL: https://rg.ru/2012/10/17/germany.html (дата обраще-
ния: 30.03.2019).



165

В.А. Шестак

Об авторе:

Шестак Виктор Анатольевич – д.юрид.н., доцент, профессор кафедры уголовного права, 
уголовного процесса и криминалистики МГИМО МИД России. 119454, Москва, проспект 
Вернадского 76. E-mail: shestak.v.a@mgimo.ru.

FEATURES  OF  MODERN  LEGAL  REGULATION  OF  
MULTICULTURALISM  IN  GERMANY:   
A  VIEW  FROM  RUSSIA
V.A. Shestak

Moscow State Institute of International Relations (University).76 Prospekt Vernadskogo, 
Moscow, 119454, Russia.

Abstracts. The author considers the peculiarities of the legal regulation of German multicultural-
ism. This problem seems to be particularly relevant due to the high rates of globalization that have 
recently affected the Federal Republic of Germany. This is due to the rapid islamization of the state 
and the immigration to Germany of various ethnic and religious groups, as well as the attempts of 
the latter to “protect themselves” from German society and live by their own rules, sometimes dis-
regarding the laws of the host country. Interest in the topic being studied is also largely due to the 
desire of the state to overcome the Nazi past, the unresolved problems of the existence of ultra-right 
forces (parties and other organizations) aspiring to the local parliaments (landtags). Members of 
nationalist groups commit crimes, including on ethnic, national and religious grounds. The paper 
analyzes the theoretical approaches to the legal regulation of such a complex social phenomenon as 
multiculturalism. An attempt was made to consider the issues of legal consolidation of this phenom-
enon from diametrically opposite points of view. The individual causes of the collapse and failure of 
this policy and ideology in a number of modern European states are investigated. The research topic 
is revealed by the author from the position of not only doctrinal research, but also from the point of 
view of the settlement of the issue in international, constitutional and criminal law. The proposals 
were formulated on the need for a qualitative, global and targeted change in the legal regulation 
of multiculturalism in Germany, possible prospects for its further development, including for the 
purpose of criminal prosecution of perpetrators violating the rights, freedoms and legal interests of 
representatives of different ethnic and national groups and minorities.

Key words: multiculturalism, legal regulation, criminal liability, criminal law, globalization, dis-
crimination, freedom of religion, citizenship, refugees, Basic Law, immigration, Islamization, Federal 
Republic of Germany.

Немытина М. В.,Куличенко Н.А. Правовое регулирование миграционных отношений: опыт 
Германии // Вестник РУДН, серия Юридические науки. 2010. № 4. С. 110-117.

Пригода Н.С. Мультикультурализм как фактор формирования современного общества: автореф. 
дис. ... канд. филос. наук. Омск, 2009. 17 с.



166

Межкультурная  коммуникация

About the Author:

ShestakViktor Anatolyevich – Doctor of Juridical Science, Associate Professor, Professor of the 
Department of Criminal Law, Criminal Procedure and Criminology of MGIMO of the Ministry of 
Foreign Affairs of Russia. 119454, Moscow, ProspektVernadskogo 76.
E-mail: shestak.v.a@mgimo.ru.

References:

Arutiunova L.V. Mul’tikul’turalizm kak ob”ekt filosofskogo myshleniia [Multiculturalism as an object of 
philosophical thinking]. Vestnik Moskovskogo gosudarstvennogo universiteta kul’tury i iskusstv - Bulletin 
of the Moscow state University of culture and arts, 2009, no. 3, pp. 87-90 (In Russian). 

Volkova T.P. Klassicheskie filosofskie kontseptsii mul’tikul’turalizma i tolerantnosti [Classical philo-
sophical concepts of multiculturalism and tolerance]. Vestnik MGTU - Vestnik MSTU, 2011, Vol. 14, no. 2, 
pp. 254-259 (In Russian).

Zandkiuler Kh.I. Demokratiia, vseobshchnost’ prava i real’nyi pliuralizm [Democracy, universal rights 
and the pluralism of the real]. Voprosy filosofii - problems of philosophy, 1992, no. 2, pp. 35-46 (In Rus-
sian).

Kel’zen G. Chistoe uchenie o prave [The Pure theory of law] / tr. M.V. Antonov, S.V. Lisova. - 2nd ed. 
Saint-Petesburg, Publishing house «Alef-Press», 2015. 542 p. (In Russian).

Lapin D. V. Mul’tikul’turalizm: politicheskaia kontseptsiia i nauchnyi fenomen [Multiculturalism: politi-
cal concept and scientific phenomenon]. Idei i ideally - Ideas and ideals, 2013, Vol. 2, no. 2 (16), pp 20-27 
(In Russian).

Nemytina M. V.,Kulichenko N.A. Pravovoe regulirovanie migratsionnykh otnoshenii: opyt Germanii 
[Legal regulation of migration relations: German experience]. Vestnik RUDN, seriia Iuridicheskie nauki - 
Vestnik RUFP, series of Legal Sciences, 2010, no. 4, pp. 110-117 (In Russian).

Prigoda N.S. Mul’tikul’turalizm kak faktor formirovaniia sovremennogo obshchestva: avtoref. dis. ... 
kand. filos. nauk [Multiculturalism as a factor in the formation of modern society. Autoref.. kand. philos. 
sci. diss.]. Omsk, 2009. 17 p. (In Russian).



167

Межкультурная  коммуникация

ЭХ,  ДОРОГИ! 
ИЛИ  КАК  РАБОТАЮТ  ДЕМАГОГИЧЕСКИЕ  
ИДЕОЛОГЕМЫ
Л.А. Агрба

Абхазский государственный университет. 384900, Республика Абхазия, г. Сухум, 
ул. Университетская 1.

Данная статья – попытка на примере одной идеологемы «охрана до-
рог», использованной четверть века назад властями Грузии в качестве 
предлога для военного вторжения в Абхазию, показать, как работают 
средства конструирования политической реальности. Исследование вы-
явило, что подобные идеологемы инициируют определённую социально-
поведенческую рефлексию и позволяют стране-агрессору, прикрываясь 
псевдо-гуманными целями, осуществлять как «мягкую» гуманитарную, 
так и прямую военную экспансию. 

Цель исследования – проанализировать идеологему «охрана дорог», выделить её 
манипулятивные концептуальные признаки и доказать их искажающую реальность 
природу. С этой целью автор обращается к событиям августа 1992 г. и осмысляет 
в качестве линговопрагматической подоплёки экспансии концепт «охрана дорог». 
Это позволяет решить главную задачу – понять, как с помощью идеологических 
штампов в сознание людей внедрялись установки, и создавались необходимые по-
литические настроения, позволившие властям Грузии осуществить не осуждённое 
мировым сообществом военное вторжение на территорию Абхазии.

Новизна работы заключается в том, что в ней впервые вводится и актуализи-
руется понятие демагогической идеологемы. Таковая определяется как популистско-
пропагандистский штамп, манифестирующий себя в определённый исторический 
период как реальность и отличающийся императивностью и, главное, симулятив-
ностью. Подобные идеологические штампы вбрасываются в политический дискурс 
с целью усыпления бдительности и подталкивания к заведомо ошибочным выводам. 
Со временем, однако, демагогические идеологемы утрачивают свою значимость и 
воспринимаются как не оправдавшие ожиданий представления, не соответствую-
щие аксиологическим доминантам представителей определённой лингвокультуры. 
В работе мы придерживались лингвоидеологического, лингвосемиотического и линг-
вокультурологического методов исследования.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-167-178

Ключевые слова: охрана дорог, демагогическая идеологема, экспансия, концепт, 
штамп, политический дискурс, манипуляция, мифологизация



168

Межкультурная  коммуникация

Введение

Политика – это кодово-
семиотическая система, исполь-
зующая лингвистические приёмы 

для воздействия на сознание масс, неслу-
чайно говорят, что политика, как поэзия, 
строится на правильно подобранном сло-
ве. Именно язык является инструментом 
пропаганды и идеологии, позволяющим 
осуществлять различные политические 
действия. Согласно А. Биарду (Adrian 
Beard), грамотное использование языка 
помогает политику составить в сознании 
избирателя нужное ему представление о 
реальности. Рассуждая о роли языка в по-
литике, он подчёркивает, что язык – это 
не только инструмент циничной манипу-
ляции, но также средство представления 
(презентации) и политической аргумен-
тации, а это идеология, порождающая 
верования. Язык неотделим от идей, но 
от того, каким образом он будет исполь-
зован, зависит форма идеи [Beard, 2000: 
5, 18, 21]. 

Действительно, политическое влия-
ние концентрируется в силе слова, – оно 
несёт в себе огромный заряд, является 
эффективным средством манипулиро-
вания и влияния, способным побуждать 
к действию. Политик должен уметь за-
тронуть нужную струну в сознании 
адресатов, а его высказывания обязаны 
укладываться во «вселенную» мнений и 
оценок его избирателей, «потребителей» 
политического дискурса. Для этих целей 
используются в том числе различные 
идеологемы. 

Понятие идеологема, введенное в 
науку М.М. Бахтиным, использовалось 
для обозначения способа репрезентации 
той или иной идеологии. Автор понимал 
идеологему в широком, семиотическом 
смысле, придавая всему идеологическо-
му знаковое значение. «Где нет знака – 
там нет и идеологии», – говорил он [Бах-
тин, 2000: 353]. По Бахтину, идеологема 
есть «универсалия мыслительная, ког-
нитивная, единица идеологической кар-
тины мира, которая объективируется в 
тексте и – шире – в дискурсе собственно 
языковыми единицами разных уровней, 

а также знаками других семиотических 
систем» [Бахтин, 1994: 57].

Идеологема – это вербальная едини-
ца, слово или словосочетание «непосред-
ственно связанное с идеологическим де-
нотатом» [Купина, 2005: 91], «имеющее 
в своем значении идеологический ком-
понент» [Чудинов, 2007: 92]; это «миро-
воззренчески насыщенное обобщающее 
слово, чаще всего образное слово, мета-
фора, обладающая мощной суггестив-
ной силой»; это когнитивный феномен, 
«отражающий установки и ориентиры 
общества на конкретном отрезке его раз-
вития», осуществляя «целенаправленное 
воздействие со стороны адресанта (от-
правителя речи) на сознание адресата 
(получателя речи)» [Клушина, 2008: 38-
39; Клушина, 2003: 269].

Идеологемы часто навязываются вла-
стью, выполняя консолидирующую или 
мобилизирующую роль, и их главной за-
дачей является побуждение к действию 
(защита прав человека, суверенитет, 
национальная идея, территориальная 
целостность и т.д.), а политические ли-
деры используют их как основу для ле-
гитимации своего политического курса 
или упрочения власти. Являясь по сути 
идеологическим «продуктом» власти, 
идеологемы играют значительную роль 
в жизни общества, так как доводятся 
до объектов властвования как государ-
ственная воля, ориентир, политическая 
инструкция. И, несмотря на то, что они 
могут не приниматься, оспариваться или 
же полностью отвергаться обществом, 
идеологемы служат средством пропаган-
ды и агитации, инструментом оценки и 
конструирования реальности, то есть ис-
пользоваться для идейного формирова-
ния политического пространства, орга-
низации и регулирования политической 
жизни, создания понятийных структур, 
которые воспроизводятся впоследствии 
в виде идей, мнений, ценностей. Таким 
образом, с практической точки зрения, 
эффективное использование идеологем 
определяет успешность политических 
решений. 

Идеологемы укореняются в массовом 
сознании с помощью стереотипов, тира-



169

Л.А. Агрба

жируемых СМИ, благодаря чему, могут 
приобретать функции когнитивной уни-
версалии и восприниматься как архетип 
или превращаться в мифологемы. Так, с 
помощью символико-стереотипных кон-
структов в сознание внедряются различ-
ные мифы и иллюзии, которые, являясь 
одним из важнейших факторов, при по-
мощи которых электорат воспринимает 
политические события и процессы, уча-
ствуют в создании и трансформации по-
литических настроений. К. Леви-Стросс 
отмечал, что «ничто не напоминает так 
мифологию, как политическая идеоло-
гия. Быть может, в нашем современном 
обществе, последняя просто заменила 
первую» [цит. по Флад, 2004: 85]

Французский семиолог Р. Барт также 
говорил о слиянии идеологии и мифа, 
называя их «метаязыками», «вторич-
ными семиотическими системами», 
«вторичными языками». Он определял 
идеологию как введенное в рамки общей 
истории и, отвечающее тем или иным 
интересам, мифическое построение [см. 
Барт, 1996].

Сущность мифологемы и идеологемы 
схожа: сложные явления, укладываясь в 
устойчивую словесную формулу, с помо-
щью нее редуцируются до «общепонят-
ных идей» (Э. Дюркгейм). Такие формулы 
легко укореняются в массовом сознании 
с помощью стереотипных номинаций и 
становятся «предметом веры, а не рассу-
ждения» (Л. Леви-Брюль). «Как мифоло-
гемы, так и идеологемы включают в себя 
эмоциональную составляющую, воздей-
ствующую на чувства людей, то есть об-
ладают суггестивностью. И миф, и идео-
логема базируются на некритическом 
восприятии действительности и служат 
для консолидации социума. Только миф 
аккумулирует в себе исторический опыт 
человечества, а идеологема нацелена в 
будущее: она ориентирует массовое со-
знание в заданном направлении… Идео-
логема – это мифологема, используемая 
в идеологических целях» [Клушина, 
2014: 56].

Итак, идеологема – продукт идеоло-
гии, репрезентируемый в пространстве 
политического дискурса в виде отдель-

ных штампов из программных высту-
плений, документов, лозунгов, манифе-
стов, которая преподносится обществу 
как часть объективной реальности. Это 
своеобразный «свернутый» нарратив, 
через который актуализируются идео-
логически маркированные концепты, 
выполняющие роль символического 
кодирования действительности. Слу-
жа целям коммуникации и обеспечивая 
взаимодействие в рамках политической 
системы, идеологемы способствуют 
трансляции политической информации 
и помогают интегрировать общество в 
мир политики. Они содержат в себе «кол-
лективное, часто стереотипное и даже 
мифологизированное представление 
носителей языка о власти, государстве, 
нации, гражданском обществе, полити-
ческих институтах и характеризуются 
социально-идеологической направлен-
ностью» [Малышева, 2009: 35]. 

Идеологеме присущи оценочность, 
символичность, а также национальная 
специфичность. Подчеркнём, что вос-
приятие и понимание содержания тех 
или иных идеологем участниками поли-
тических отношений всегда строится на 
определенной системе общепринятых 
понятий и концептов, в которых упоря-
дочен весь предыдущий политический 
опыт представителей определенной 
лингвокультуры. Они отображают не 
только текущие реалии, но и содержат 
своего рода генетическую память, вос-
принимаясь как на уровне индивида 
(«личностные конструкты» [Kelly, 1955]), 
так и на общественном (впитавшем в 
себя всю множественность личностных 
конструктов), придающем лишь некото-
рым из них статус общепринятых [Пе-
тренко, Митина, 1994]. 

Таким образом, эффективность воз-
действия идеологем как способа комму-
никации определяется их соответствием 
насущным социально-общественным 
проблемам, связью с культурно-
национальной и политической тради-
цией, их эмоционально-чувственной 
насыщенностью и идеологической цен-
ностью в рамках определённой культур-
ной, исторической и социальной среды. 



170

Межкультурная  коммуникация

Таким образом, понимание работы идео-
логем, их анализ и расшифровка предпо-
лагает знание контекста, стереотипов, 
ценностей, ожиданий и верований, быту-
ющих в конкретную эпоху, в конкретном 
лингвокультурном сообществе.

Демагогическая идеологема:
определение понятия

Как замечено выше, идеологемы ис-
пользуются в политике с целью кон-
струирования действительности, в то 
время как основной целью демагогиче-
ской идеологемы является её (реально-
сти) искажение. Подобные  конструкты 
сознательно используются в политиче-
ской коммуникации для создания соот-
ветствующих эмоционально-смысловых 
«клейстеров», помогающих мифологи-
зировать действительность, ведь «ши-
рокие массы населения, вникая в суть 
политических процессов, опираются не 
только на рациональное, но и на мифо-
логическое обоснование тех или иных 
политических действий и ситуаций» [Со-
рокин, 2013].

Демагогическая идеологема – это 
идеологема-штамп популистско-
пропагандистского характера, зашлако-
вывающая современный политический 
и медийный дискурс. Она представляет 
собой концепт, манифестирующий себя 
в определенный исторический период в 
качестве реальности, и отличается своей 
манипулятивностью, императивностью 
и, главное, симулятивностью. Такие иде-
ологемы используются в политическом 
дискурсе для усыпления бдительности 
и подталкивания к заведомо ошибоч-
ным выводам. «Сегодня даже в массовое 
сознание проникла рефлексия об идео-
логеме как презумпции любого полити-
ческого и журналистского дискурса. От-
сюда частотность упрёков в применении 
двойных стандартов в политике и про-
мывке мозгов СМИ» [Клушина, 2014: 57]. 

Демагогические идеологемы отлича-
ются своим широким, назойливым упо-
треблением, презентативной формой и 
гипнотическим воздействием, однако со 
временем теряют доверие. Они начинают 

восприниматься с иронией и скепсисом, 
лишаются концептуальности, а также 
ценностного содержания, превращаясь 
в пропагандистский симулякр, пустой 
знак [см. Бодрийяр, 2003], создающий 
иллюзии, обманывающие ожидания лю-
дей. Таковы, например, демагогические 
идеологемы перестройка, ускорение, 
гласность, активно использовавшиеся в 
период реформирования СССР. 

Опасность состоит в том, что соот-
ветствующие идеологемы могут озву-
чиваться определёнными политически-
ми силами и политтехнологами в целях 
манипулирования общественным созна-
нием, для идеологических спекуляций, 
провоцирования нужных поведенческих 
реакций, легитимации незаконных дей-
ствий, искажения исторических событий, 
узурпации власти или санкционирования 
шагов, приводящих в итоге к дестабили-
зации. Так, внедряя соответствующие 
идеологемы вкупе с демагогическими 
приёмами, государство-экспансионист 
может умело обосновывать свои дей-
ствия самыми благородными мотивами: 
морально-этическими нормами и ценно-
стями, необходимостью реализации прав 
и свобод граждан, выгодным сотрудни-
чеством, потребностью в совместном ре-
шении глобальных проблем и т.д. 

Правильно подобранные концепты, 
благодаря заложенному в них смыслу, 
вызывают определённую социально-
поведенческую рефлексию в массах (как 
правило, призывающую к действию) и 
позволяют стране-агрессору, прикрыва-
ясь псевдо-гуманными целями осуще-
ствить «мягкую» (гуманитарную) или 
прямую (военную) экспансию. Таким 
образом, основной чертой демагогиче-
ской идеологемы является её псевдо-
положительная сигнификация (значе-
ние) и демонстративная, гипнотическая 
презентабельность. Куда лучше воспри-
нимается не захват власти, а бархатная 
революция, не экспансия, а борьба с тер-
роризмом и т.д. 

Однако по прошествии времени ста-
новится ясно, что данные идеологемы 
использовались как уловка в красивой 
упаковке, призванная скрыть истинные 



171

Л.А. Агрба

мотивы государства-экспансиониста/
адресанта и исключить сопротивление 
страны-реципиента/адресата. В некото-
рых случаях злоупотребление ими при-
водит к трагическим последствиям, так, 
например, при помощи использования 
демагогических идеологем демократи-
зация, восстановление правопорядка, 
бархатная революция, ось зла, борьба с 
тоталитарным режимом/терроризмом 
и т.д., были инициированы государствен-
ные перевороты, осуществлены военные 
интервенции, незаконно свергнуты ре-
жимы. К сожалению, и в новейшей исто-
рии подобные демагогические идеологе-
мы используются в качестве ширмы для 
осуществления рядом развитых госу-
дарств, относящих себя к истинным де-
мократиям, геополитические экспансии 
и революции.

В предлагаемом исследовании попы-
таемся проанализировать события чет-
верть вековой давности, когда под на-
думанным предлогом охраны железной 
дороги, то есть якобы с целью реализа-
ции гуманитарной миссии, Грузия осуще-
ствила ввод войск и развязала войну на 
территории Абхазии при попуститель-
стве со стороны мирового сообщества. 

Демагогическая идеологема
«охрана дорог» как повод для

вторжения в Абхазию

Итак, всё началось со стандартной, 
давно апробированной и умело подо-
бранной Эдуардом Шеварднадзе дема-
гогической идеологемы «охрана дорог», 
ставшей предлогом  для развязывания 
кровопролитной войны в августе 1992 
года. Готовя почву для аннексии Абхазии, 
лидер Грузии как мантру повторял фразу 
о «необходимости охраны дорог», а  СМИ 
регулярно использовали стереотипные 
пафосно-героические идеологические 
штампы, заявляя, что на территории Аб-
хазии действуют «бандформирования», 
которые участвуют в «непрекращаю-
щихся грабежах» и «террористических 

актах» на железной дороге, для чего тре-
буются войска, чтобы защитить транс-
портные коммуникации. В формате story 
telling, используя исключительно поло-
жительные формулировки, Шеварнадзе 
утверждал, что:

–	 войска направлены в Абхазию 
лишь «для борьбы с бандитскими фор-
мированиями и для обеспечения безо-
пасности железной дороги»; 

–	 «было вызвано жизненной необ-
ходимостью для нашей страны...»;

–	 «преследовало цель скорейшего 
выправления положения в Абхазии»; 

–	 «никакой другой задачи перед 
нами не ставилось»1.

Однако за этими и подобными штам-
пами скрывалась цель замаскировать, 
приукрасить военную агрессию. Гру-
зинский лидер артикулировал незамыс-
ловатую демагогическую идеологему, 
базирующуюся на архетипической анти-
номии «свой/чужой», для поддержания 
благоприятной  информационной почвы 
и нужной идеологической подоплеки. 
Умело подобранная и растиражирован-
ная идеологема «охрана дорог» срабо-
тала, дала наиболее простое и понятное 
объяснение происходящего, включив 
«коллективное бессознательное» и соз-
дала консолидированную позицию в 
мире по ситуации в Абхазии. Ведь, ввод 
войск оправдывался благовидным пред-
логом – необходимостью осуществления 
Грузией правопорядка по охране транс-
портных коммуникаций на территории 
Абхазии.

 «Гуманный» нарратив помогал лиде-
ру Грузии обосновывать свою внешнюю 
политику не только перед лицом миро-
вой общественности, но и перед своим 
обществом.  Э. Шеварднадзе по сути при-
менял идеологическое кодирование, воз-
действуя соответствующими штампами 
на сознание масс с целью мобилизации 
сил грузинского общества для реализа-
ции своих геополитических задач. Вот 
как ситуацию начала войны описывает 
один из грузинских политологов: «Со-

1	 «Демократическая Абхазия», № 15, 25 ноября 1992 г.



172

Межкультурная  коммуникация

гласно официальной грузинской версии, 
грузинские войска вступили в Абхазию 
для защиты автомобильных и железных 
дорог, но поскольку они встретили сопро-
тивление абхазских повстанцев, которые 
представляли собой нелегальные воен-
ные формирования, то естественно, что 
правительственные войска попытались 
подавить сопротивление, а заодно и от-
странить от власти тех, кто это сопротив-
ление инспирировал, то есть абхазское 
сепаратистское руководство во главе с 
Ардзинбой. Но даже если официальную 
причину военной операции считать лишь 
предлогом, это был очень основательный 
предлог» [Нодиа, 1998: 48].

«Гуманитарное» вмешательство было 
осуществлено силовым путём при актив-
ном использовании вооружённых сил, 
однако его легитимность, обосновыва-
лась не только и не столько националь-
ными интересами самой Грузии, сколь-
ко ссылками на необходимость защиты 
общечеловеческих ценностей, поддер-
жания мира и стабильности как на кон-
кретной территории, так и в глобальном 
масштабе. Это была ещё одна «хорошая» 
идея Шеварднадзе, которая усыпляла 
бдительность международного сообще-
ства, так как подобные идеологемы, соз-
дающие иллюзию «радения за высшие 
идеалы» универсальны, поэтому быстро 
и с энтузиазмом осваиваются массовым 
сознанием. Неслучайно, наряду с идео-
логемой «охраны дорог» использовались 
также универсальные стереотипизиро-
ванные фразы «борьба с сепаратизмом», 
«нейтрализация повстанцев», «ликвида-
ция бандформирований», «подавление 
вооружённых групп», «наведение по-
рядка» и т.д., подчёркивавшие важность 
и необходимость принятия срочных ре-
шительных мер. Интересно, что в одном 
из интервью Э. Шеварднадзе назвал со-
бытия августа 1992 г. в Абхазии «войной 
слов». «К несчастью, когда льётся кровь –  
слов не выбирают, и эта «война слов» по-
рождает новое кровопролитие» [Белая 
книга Абхазии, 1993: 64].

Истинный смысл «войны слов», наро-
читый алогизм и абсурдность идеологи-
ческой подоплеки ввода грузинских во-

йск был понятен только жителям самой 
Абхазии, ведь для них это стало войной 
за «жизненное пространство»: «Шито 
белыми нитками было объяснение, что 
войска Госсовета потребовались для ста-
билизации в Абхазии работы транспорта 
и других служб. Можно предположить, 
что эта версия в Тбилиси держалась в 
уме ещё с зимы, когда звиадисты меша-
ли работе железной дороги, но летом-то 
она функционировала вполне стабильно. 
Да и зачем для охраны железной дороги 
танки и боевые вертолёты? …» [Шария, 
1994: 19-20].

По мнению известного абхазского 
историка и археолога Ю. Воронова, ис-
ходя из совокупности заявлений и дей-
ствий режима Шеварднадзе, истинными 
мотивами вторжения в Абхазию явля-
лись:

«1.	 Ликвидация государственности 
Абхазии с целью превращения её в одну 
из провинций Грузии.

2.	 Истребление, подавление и вы-
теснение абхазов и низведение статуса 
Абхазии до культурной автономии.

3.	 Истребление, подавление и вы-
теснение русскоязычного населения с 
целью обеспечения грузинской «моноэт-
ничности» в крае.

4.	 Ограбление с целью разрушения 
экономических структур и отторжение 
ресурсов, необходимых для выживания 
и развития Абхазии как автономного об-
разования.

5.	 Уничтожение экономических, по-
литических, исторических, культурных, 
языковых, кровных и психологических 
связей Абхазии с Северным Кавказом, 
Россией и Европой с целью полной гру-
зинизации прошлого и настоящего этой 
территории» [Воронов, 1995: 55]. 

Однако, демагогическая идеологе-
ма «охрана дорог» помогла грузинским 
властям, завуалировав свои подлинные 
интенции, сформировать «правильное» 
политическое настроение и вызвала 
эмоциональную поддержку людей из-
вне. При помощи данного символико-
стереотипного идеологического штампа, 
создав соответствующие политические 
настроения и ареал жертвенной необхо-



173

Л.А. Агрба

димости, было осуществлено безнака-
занное военное вторжение на террито-
рию Абхазии.

Идеологема «охрана дорог», по сути, 
свою миссию выполнила, усыпив бди-
тельность мирового сообщества и послу-
жив довольно эффективным формаль-
ным поводом для аннексии Абхазии. 
Правильно подобранная и артикулиро-
ванная грузинскими лидерами идеоло-
гема была ясна, одинаково понимаема, 
несла положительную аксиологическую 
сигнификацию, то есть соответствовала 
общепринятым идеологическим пред-
ставлениями о должном/необходимом. 
Носители различных культур и поли-
тических взглядов поняли её как экс-
плицирующую позитивное действие, 
наряду с такими универсальными идео-
логическими константами, как защита 
прав человека, толерантность, гума-
низм. Поэтому, несмотря на то, что в дей-
ствительности действия руководства 
Грузии носили преднамеренно захват-
нический характер, мировые СМИ мол-
чали. Практическое отсутствие между-
народного внимания к войне в Абхазии 
признают многие западные журналисты. 
«Abkhazia was covered by only a handful of 
mostly Russian journalists, and the war went 
virtually unnoticed in the western world» 
[Chapple, 2017]. 

Кроме того, в качестве официальной 
позиции США и европейских государств 
была заявлена приверженность «тер-
риториальной целостности Грузии» и 
политике «стратегического терпения». 
Факт интервенции так и не получил 
должного осуждения тем более, что СМИ 
Грузии, активно работавшие на внешний 
мир, весьма успешно навязывали «свою» 
информацию для отвлечения внимания 
oт реального состояния дел.

Возможным объяснением подоб-
ной реакции может быть тот факт, что 
власти Грузии изначально применили 
своеобразное идеологическое кодирова-
ние, которое оправдывало незаконное 
с точки зрения международного права 
вторжение на территорию Абхазии. Ин-
формационная стратегия, в отличие от 
военной, была властями Грузии чётко 

продумана, и руководству Абхазии стои-
ло больших усилий взломать информа-
ционный вакуум вокруг событий 1992-
1993 гг. в Абхазии. 

Не удивительно, что идеологема, со-
держащие мотив охраны дорог – такого 
аффиктивно-манипулятивного компо-
нента со знаком «плюс», вызвала поло-
жительно сочувствующую реакцию лю-
дей, далёких от политических реалий. 
Мировому сообществу, не вникавшему в 
суть проблем и сложных исторических 
взаимоотношений Абхазии и Грузии, 
было сложно определить, что реально 
происходит в этой части постсоветского 
пространства, и, так как единственным 
источником информации были сообще-
ния грузинских СМИ, оно восприняло 
шаги грузинского руководства по введе-
нию войск в Абхазию как оправданные. 
К сожалению, приходится констатиро-
вать, что и сегодня западное сообщество 
проявляет определённый уровень вос-
приятия по отношению к Абхазии, со-
гласно последовательно озвучиваемым 
Грузией идеологемам, как то борьба с 
сепаратизмом, отколовшиеся террито-
рии, марионеточные режимы и т.д., и не 
желает прислушиваться к альтернатив-
ному мнению. 

Последствия войны

После окончания войны в 1993 г. тран-
зитные перевозки через Абхазию были 
прекращены. Страна перестала быть 
транзитным государством, оживлённой 
транспортной артерией, бесперебойно 
функционировавшей на Южном Кавка-
зе и снабжавшей сырьевыми ресурсами 
и продовольственными товарами весь 
регион. Заметим, что в силу своего гео-
графического расположения, Абхазия 
издревле являлась важнейшим комму-
никационным коридором и представля-
ла большой интерес в стратегическом 
отношении. По территории Абхазии про-
легали дороги, соединявшие Закавказье 
и Северо-Западный Кавказ, а длинная 
полоса вдоль Черноморского побережья 
способствовала проникновению и укре-
плению культурных связей с цивилиза-



174

Межкультурная  коммуникация

циями всего мира с античных времен, о 
чем свидетельствуют многочисленные 
археологические материалы. Так, по сло-
вам П.К. Услара, «Диоскурия (или Сева-
стополис совр. Сухум) была окном, сквозь 
которое римляне смотрели на Кавказ…», 
а Византийская империя распространя-
ла своё религиозное и культурное влия-
ние на всё Северо-Восточное Причерно-
морье и Северный Кавказ именно через 
Абхазию. 

Таким образом, жизнь здесь всегда 
протекала динамично, и важнейшие ци-
вилизационные процессы не обходили 
страну стороной. Вот как об этом писал 
известный кавказовед академик Н.Я. 
Марр: «Великая торговля с толмачами на 
десятках языков в абхазском городе (Се-
вастополисе) привлекала, надо думать, 
всякого типа искателей наживы, но с вос-
тока или запада, отовсюду они приходи-
ли из культурных стран и происходил об-
мен не только товаров, но и идей… Ясно, 
что абхазский народ, не только имевший 
общение с просвещёнными народами на 
продолжении многих веков, но и творче-
ски приминавший участие в древности в 
развитии общекавказской христианской 
культуры, как народ с историей, заслу-
живает внимания историка Кавказа, тем 
более археолога» [Марр, 1938: 126-128]. 

После войны 1992-1993 гг. Абхазия 
стала транспортным путиком, будто по-
пав в хронотопический капкан, – темпо-
ритм замедлился, координаты сбились 
войной и поствоенной блокадой, на-
чался процесс вымывания интеллекту-
альной элиты из страны, а оставшаяся 
научно-академическая и творческая ин-
теллигенция скорее занималась само-
осознанием и самосозиданием. Все эти 
факторы не могли не сказаться на вос-
приятии себя и окружающего мира, ибо 
искусственно созданные вокруг страны 
хронотопические барьеры затрудняли 
общение с миром, что привело к тому, 
что общество вынуждено было самоор-
ганизовываться. 

Наметившиеся перспективы регио-
нальных и глобальных разломов, стол-
кновений цивилизаций в эпоху мирово-
го идеологического противоборства и 

сегодня представляют большую угрозу 
для маленькой страны, географически 
расположенной на стыке цивилизацион-
ных дорог (географических, религиозно-
идеологических, культурных). Пара-
доксально, но вместе с тем, возможно, 
отчасти благодаря этому, Абхазии уда-
ётся сохранить свою национально-
культурную экзистенциональную иден-
тичность и не раствориться под ударами 
глобализационных трансформаций, ко-
торые уже отразились на судьбах мно-
гих народов, оказавшихся (лежавших) на 
перекрестках дорог. 

Напротив, жёсткая послевоенная бло-
када, когда Абхазии перекрыли все ком-
муникационные каналы, лишили связи 
с миром и поместили в своеобразный 
хронотопический вакуум, обострила по-
требность в самоидентификации, само-
развитии, защите своих границ, своей 
пространственно-временной локализа-
ции. Таким образом, когда закрылись все 
горизонтальные пути-дороги, возникла 
необходимость использования верти-
кальных, духовных, экзистенциальных 
«внутренних» каналов. На мой взгляд, 
именно это самостоятельное движение 
в послевоенные годы и в период «замо-
розки» конфликта, с опорой на собствен-
ные, в первую очередь духовные силы, 
доказало возможность автономного су-
ществования государства, что во многом 
способствовало дальнейшему призна-
нию независимости республики. 

Вместо заключения

Проведенный в работе анализ собы-
тий четвертьвековой давности показал, 
что озвученная властями Грузии в авгу-
сте 1992 года демагогическая идеологема 
«охрана дорог» была лишь формальным 
поводом для осуществления экспансии 
на территорию Абхазии. Однако она сра-
ботала и усыпила бдительность миро-
вого сообщества, хранившего гробовое 
молчание в первые дни войны, когда ещё 
можно было повлиять на ситуацию.

С момента окончания войны 1992-
1993 гг. регулярно «всплывает» тема 
восстановления транзитного движения 



175

Л.А. Агрба

в Армению по Абхазской железной доро-
ге, однако вероятность осуществления 
этого плана при политической неразре-
шённости конфликта с Грузией остаётся 
низкой. Несмотря на последствия войны, 
с точки зрения геостратегической важ-
ности Абхазия, расположенная на побе-
режье Чёрного моря, с автомагистралью 
и железной дорогой, проходящей через 
всю её территорию, представляет собой 
важный транспортный канал коммуни-
кации для всего Закавказья, а это регион, 
который на мировой «шахматной доске» 
занимает значительное место. 

Согласно геополитической теории 
Х. Маккиндера (Halford Mackinder), это 
«так называемый «Heartland», который 
должен контролироваться любой вла-
стью, претендующей на доминирование 
в мире» [Mackinder, 1919: 194]. «Южный 
Кавказ принадлежит к числу регионов, 
значение которых как перспективного 
источника природного газа и нефти и 

перекрёстка европейских и евразийских 
транспортных путей в современном мире 
неуклонно возрастает. Но его стратеги-
ческое значение не ограничивается воз-
можностью реализации энергетических 
проектов, сколь бы важны они ни были. 
Его геополитическая значимость опреде-
ляется близостью к конфликтным райо-
нам Ближнего и Среднего Востока, а так-
же тем, что государства Южного Кавказа 
граничат с Россией и двумя крупными 
региональными державами – Турцией и 
Ираном» [Языкова, 2014: 8]. 

Сегодня никто точно не знает, как 
будут выглядеть коммуникационные 
артерии в будущем, и не изменятся ли 
транспортные приоритеты с появлением 
новых цифровых технологий. Однако, на 
наш взгляд, роль транспортных комму-
никаций в истории человечества будет 
оставаться существенной, по крайней 
мере, в ближайшие десятилетия.

Список литературы:

Барт Р. Мифологии. М.: Изд. Сабашниковых, 1996. 312 с.
Бахтин М.М. Фрейдизм. Формальный метод в литературоведении. Марксизм и философия 

языка. М.: Лабиринт, 2000. 640 с. 
Бахтин М.М. Проблемы творчества Достоевского. М.: Алконост, 1994. 170 с.
Белая книга Абхазии. 1992-1993. М., 1993. 357 с.
Бодрийяр Ж. К критике политической экономии знака. М.: Русская книга, 2003. 260 с.
Воронов Ю. Боль моя Абхазия. Гагра, 1995. 111 с.
Клушина Н.И. Общие особенности публицистического стиля // Язык СМИ как объект 

междисциплинарного исследования [отв. ред. М.Н. Володина]. М.: Изд-во МГУ, 2003. С. 269-289.
Клушина Н.И. Интенциональные категории публицистического текста (на материале 

периодических изданий 2000-2008 гг.). Автореф. дис. докт. филол. наук. М., 2008. 62 с.
Клушина Н.И. Теория идеологем // Политическая лингвистика. №4 (50), 2014. с. 54-58.
Конфликты в Абхазии и Южной Осетии. Документы 1989-2006 гг. М., 2008. 499 с.
Купина Н.А. Живые идеологические процессы и проблемы культуры речи // Язык. Система. 

Личность.  Екатеринбург: Урал. гос. пед. ун-т, 2005. C. 90-104.
Малышева Е.Г. Идеологема как лингвокогнитивный феномен: определение и классификация // 

Политическая лингвистика. 2009. № 4. С. 32-40.
Марр Н.Я. Кавказоведение и абхазский язык / Н.Я. Марр. О языке и истории абхазов. М., 1938. 

С. 126-128.
Нодиа Г. Конфликт в Абхазии: национальные проекты и политические обстоятельства // Грузины 

и абхазы. Путь к примирению. М., 1998. С. 19-67.



176

Межкультурная  коммуникация

Об авторе:

Агрба Лана Алексеевна – к.филол.н., доцент кафедры английского и немецкого языков Аб-
хазского Государственного Университета. 384900, Республика Абхазия, г. Сухум, ул. Универси-
тетская 1. Е-mail: lagrba@mail.ru.

AH,  THE  ROADS!
OR  HOW  DEMAGOGIC  IDEOLOGEMES  WORK
L.A. Agrba  

Abkhazian State University, 384900, the Republic of Abkhazia, Sukhum, 1 University 
Street.

Abstracts. This article is an attempt to show how the means of manipulative construction of 
political reality work on a single example of ideological concept of “road protection”, used a quarter 
of a century ago by the Georgian authorities as a pretext for a military invasion of Abkhazia. The 
study revealed that such ideologemes initiate a certain socio-behavioral reflection and allow the 
aggressor country, under the guise of pseudo-human goals, to carry out both “soft” (humanitarian) 
and direct (military) expansion. The concept of ideology has acquired special significance for modern 
political linguistics, and today, in the era of hybrid wars, its analysis and study are more relevant 
than ever. The aim of the study is to analyze the ideology of “road protection” which highlights the 
manipulative conceptual features and to prove its demagogic nature. To achieve this goal, we will 
turn to the events of August 1992 and try to understand the symbolic and ideological concept of 
“road protection”, used as a lingua-pragmatic background of expansion. The goal is to understand 
how to use ideological cliches in the minds of the implemented setup, and create unnecessary politi-
cal mood which enabled the Georgian authorities to implement, not condemned by the international 
community, the military invasion of the territory of Abkhazia. The novelty of the work lies in the fact 
that for the first time it introduces and actualizes the concept of demagogic ideology. We define 
demagogic ideology as a populist-propaganda stamp, manifested itself in a certain historical period 
as a reality, and characterized by imperativeness and, most importantly, simulativeness. Such ideo-
logical cliches are thrown in political discourse with the aim to lull the vigilance and urging them on 

Петренко В., Митина О. Психосемантическое исследование политического менталитета // 
Общественные науки и современность. 1994. №6. С. 82-99.

Сорокин А. А. Политические символы и их влияние на массовое сознание  /  А.  А.  Сорокин  //  
Труд.  Профсоюзы.  Общество. 2013. №  2. С. 96–99. 

Флад К. Политический миф. Теоретическое исследование  /  пер. с англ. А. Г. Георгиев. М.: 
Прогресс-Традиция, 2004. 264 с.

Чудинов А.П. Политическая лингвистика. Учебное пособие. М.: Флинта: Наука, 2007. 254 с.
Шария В. Абхазская трагедия. Сочи: Б.И., 1994. 140 с.
Языкова А. Государства Южного Кавказа в системе международных координат // Кавказ и 

глобализация. Том 8, выпуск 3-4, 2014. с.7-16.
Beard, A. The Language of Politics. Routledge, 2000. 136 p.
Chapple, A. The War for Abkhazia: 25 Years Later. Aug 23, 2017. www.rferl.org
Kelly, G.A. The Psychology of Personal Constructs. N.Y., 1955. 400 p.
Mackinder, H. Democratic Ideals and Reality: A Study in the Politics of Reconstruction. London: Con-

stable and Company, 1919.



177

Л.А. Агрба

Key words: Abkhazia, Georgia, road protection, demagogical ideologeme, expansion, concept, 
symbol, political discourse, manipulation, mythologization

to obviously incorrect conclusions. Over time, however, demagogic ideologies lose their importance 
and are perceived as not justified expectations of performance, error, not relevant axiological domi-
nant members of a particular culture. In our work we adhered to the following methods of research:  
linguoideological – to interpret the content of corresponding ideologies; linguistic and semiotic – with 
the aim of realizing the symbolic mechanisms used for the influence and formation of the corre-
sponding reactions in the consciousness of the masses; and linguocultural – to identify the causes of 
certain ideological concepts effectiveness.

References:

Bart R. Mifologii [Mythologies]. Moscow, Publishing Sabashnikovs, 1996. 312 p. (In Russian).
Bakhtin M.M. Freidizm. Formal’nyi metod v literaturovedenii. Marksizm i filosofiia iazyka [Freudian-

ism. Formal methods in literature. Marxism in language philosophy]. Moscow, Labyrinth, 2000. 640 p. 
(In Russian).

Bakhtin M.M. Problemy tvorchestva Dostoevskogo [Problems of Dostoevsky’s work]. Moscow, Alkon-
ost, 1994. 170 p. (In Russian).

Belaia kniga Abkhazii. 1992-1993 [The White Book of Abkhazia. 1992-1993]. Moscow, 1993. 357 p. 
(In Russian).

Bodriiiar Zh. K kritike politicheskoi ekonomii znaka [For a critique of the political economy of the sign]. 
Moscow, Russian book, 2003. 260 p. (In Russian).

Voronov Iu. Bol’ moia Abkhaziia [My Pain Abkhazia]. Gagra, 1995. 111 p. (In Russian).
Klushina N.I. Obshchie osobennosti publitsisticheskogo stilia [General features of journalistic style]. 

Iazyk SMI kak ob”ekt mezhdistsiplinarnogo issledovaniia media [Language as an object of interdisciplinary 
research] / ed. M.N. Volodina. Moscow, Publishing house of Moscow State University, 2003. pp. 269-289 
(In Russian).

Klushina N.I. Intentsional’nye kategorii publitsisticheskogo teksta (na materiale periodicheskikh izdanii 
2000-2008 gg.): avtoref. dis. … dokt. filol. nauk [Intentional categories of the journalistic text (by the ma-
terial of periodicals of 2000-2008): author. dis. doct. philol. sci.]. Moscow, 2008. 62 p. (In Russian).

Klushina N.I. Teoriia ideologem [The theory of ideology]. Politicheskaia lingvistika - Political linguis-
tics, 2014, no. 4 (50), pp. 54-58 (In Russian).

Konflikty v Abkhazii i Iuzhnoi Osetii. Dokumenty 1989-2006 gg. [The conflicts in Abkhazia and South 
Ossetia. Documents 1989-2006]. Moscow, 2008. 499 p. (In Russian).

Kupina N.A. Zhivye ideologicheskie protsessy i problemy kul’tury rechi [Live ideological processes 
and problems of speech culture]. Iazyk. Sistema. Lichnost’ [Language. System. Personality]. Yekaterinburg, 
Ural. State Ped. Univ., 2005. pp. 90-104 (In Russian).

Malysheva E.G. Ideologema kak lingvokognitivnyi fenomen: opredelenie i klassifikatsiia [The ideolo-
geme as a linguistic and cognitive phenomenon: definition and classification]. Politicheskaia lingvistika 
- Political linguistics, 2009, no. 4, pp. 32-40 (In Russian).

Marr N.Ia. Kavkazovedenie i abkhazskii iazyk [The Caucasus and the Abkhaz language]. O iazyke i 
istorii abkhazov [About language and history of Abkhazians]. Moscow, 1938. pp. 126-128 (In Russian).

Nodia G. Konflikt v Abkhazii: natsional’nye proekty i politicheskie obstoiatel’stva [Conflict in Abk-
hazia: national projects and political circumstances]. Gruziny i abkhazy. Put’ k primireniiu [Georgians and 
Abkhaz. The way to conciliation]. Moscow, 1998. pp. 19-67 (In Russian).

Petrenko V.F., Mitina O.V. Psikhosemanticheskoe issledovanie politicheskogo mentaliteta [Psycho-
semantic research of political mentality]. Obshchestvennye nauki i sovremennost’ - Social Sciences and 
modernity, 1994, no. 6, pp. 82-99 (In Russian).

Sorokin A.A. Politicheskie simvoly i ikh vliianie na massovoe soznanie [Political symbols and its 
influence on mass consciousness]. Trud. Profsoiuzy. Obshchestvo - Labor. Unions. Society, 2013, no. 2,  
pp. 96-99 (In Russian).



178

Межкультурная  коммуникация

About the Author:

Lana A. Agrba – PhD in Philology, Associate Professor, The English and German Languages 
Department at Abkhazian State University. 384900, the Republic of Abkhazia, Sukhum, 1 University 
Street.  Е-mail: lagrba@mail.ru.

Flad K. Politicheskii mif. Teoreticheskoe issledovanie [Political myth. Theoretical research] / tr. from 
English A.G. Georgiev. Moscow, Progress-Tradition, 2004. 264 p. (In Russian).

Chudinov A.P. Politicheskaia lingvistika: uchebnoe posobie [Political Linguistics: A Study Guide]. Mos-
cow, Flint: Science, 2007. 254 p. (In Russian).

Shariia V.V. Abkhazskaia tragediia [Abkahz Tragedy]. Sochi, B.I., 1994. 140 p. (In Russian).
Iazykova A. Gosudarstva Iuzhnogo Kavkaza v sisteme mezhdunarodnykh koordinat [States of the 

South Caucasus in the system of international coordinates]. Kavkaz i globalizatsiia - Caucasus and glo-
balization, 2014, T. 8, Vol. 3-4, pp. 7-16 (In Russian).



179

ИСКУССТВО

КОММУНИКАТИВНЫЙ  ПОТЕНЦИАЛ  
МУЗЫКАЛЬНОЙ  ВЫРАЗИТЕЛЬНОСТИ
М.В. Алексеева

Московский государственный технический университет гражданской авиации. 
Россия, 125993, Москва, Кронштадтский бульвар, 20.

Как замечательно, что мы столкнулись с парадоксом.
Теперь у нас есть надежда на продвижение! 

Нильс Бор

В данной статье предлагается краткий обзор некоторых современных 
научных вызовов и парадоксов, а также связанных с этим социальных про-
блем. Обозначены ключевые проблемы в сфере изучения сознания в связи с 
работой учёных над созданием искусственного интеллекта. Вследствие 

подобных амбициозных устремлений современной науки особое значение приобре-
тает доступ к индивидуальному миру личности, к конкретно-процессуальному пе-
реживанию ею эмоциональных состояний, к её персональным креативным устрем-
лениям.

Предложенные тезисные положения исследования коммуникативных и креатив-
ных возможностей музыкального языка, его качественных отличий от  рассмо-
тренного потенциала вербальной семантики дают ясное представление о том, 
что язык музыки имеет прямое отношение и к эмоциональной выразительности и 
к стимулированию процесса познания. В результате подобного резюме становится 
очевидным факт, что изучение вербальных и музыкальных выразительных возмож-
ностей, их сравнительный анализ в реалиях культурных и коммуникационных тен-
денций современности не ограничивается потребностями сферы искусства.

Далее предлагается некий взгляд на коммуникативные возможности музыкаль-
ной выразительности в связи со способностью музыки к передаче процесса про-
текания индивидуальных эмоций человека. Новизна данной статьи заключается в 
обосновании дальнейшего подробного изучения коммуникационных возможностей 
музыкальной выразительности, которые вне сферы искусства позволят открыть 
интерактивный доступ к эмоциональному миру индивида, его квалиа. В свою оче-
редь, статус квалиа считается одной из самых острых и широко обсуждаемых про-
блем в современной философии, поскольку представители различных сфер науки 
нередко видят в нём ключ к пониманию природы сознания.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-179-188

Ключевые слова: когнитивные науки, сознание, эмоции, интуиция, музыкальная се-
мантика, творчество, мораль, искусственный интеллект



180

ИСКУССТВО

В наше время в связи с множе-
ством значимых научных откры-
тий и социальных изменений 

мы стоим на пороге различных гносео-
логических преобразований, включая 
гуманитарные. За этим следует ряд зна-
чимых научных вопросов, за которые 
берутся современные учёные, ранее не 
входившие в круг их интересов по при-
чине невозможности поиска обоснован-
ных ответов.

Представители корпуса когнитивных 
наук, в числе которых биология, ней-
робиология, физиология, нейролинг-
вистика, когнитивная психология и др. 
получили доступ к оборудованию, позво-
ляющему фиксировать процессы внутри 
мозга, в том числе человека, и поставили 
сегодня амбициозную задачу – изуче-
ния сознания. Она, разумеется, имеет и 
прикладное значение, поскольку в ряде 
стран учёные работают над созданием 
искусственного интеллекта (ИИ), где 
процессы индивидуального сознания 
также обозначили своего рода «точку 
бифуркации» – творчество.

Спектр глобальных проблем, способ-
ных привести науку на порог серьёзных 
перемен, а также значимые в данном слу-
чае социальные преобразования можно 
представить следующим образом. Под 
искусственным интеллектом, в том чис-
ле понимается свойство интеллектуаль-
ных систем выполнять творческие функ-
ции, которые традиционно считаются 
прерогативой человека [Аверкин, Гаазе-
Рапопорт, Поспелов, 1992]. Проблема на-
писания художественных произведений, 
творчество перед компьютером уже сто-
ит. Однако ряд крупных учёных, таких, 
как физик и математик Роджер Пенроуз, 
аргументируют невозможность получе-
ния процесса мышления на основе фор-
мальных систем [Penrose, 1989]. 

К примеру, нейрофизиолог Александр 
Каплан, принципиально отвергает спо-
собность машин к творчеству, понимае-
мому людьми как гениальное. В своих 
интервью он в качестве доказательства 
приводит пример с гипотезой Пуанкаре. 
Творчество ИИ построено на алгоритмах, 
а, по мнению учёного, творческий акт че-

ловека может осуществляться задолго 
до вычленения каких-либо алгоритмов, 
иначе как Анри Пуанкаре смог выдви-
нуть гипотезу, которая была доказана 
Григорием Перельманом лишь спустя 
столетие, и почему это оказалось непо-
сильной задачей для самого автора?

Абсолютное большинство учёных по-
нимают незаменимую роль интуиции и 
эмоций в творческом процессе человека. 
В этой связи при изучении индивидуаль-
ного сознания достаточно быстро оче-
видной для ярких умов планеты стала 
проблема ограниченности научного ар-
сенала средств для дальнейшего продви-
жения к решению. В результате многие 
из них, так или иначе, стали предлагать 
различные пути к поиску ответов. Пара-
докс в данном случае оказался настолько 
значительным, что в наиболее радикаль-
ной версии серьёзные учёные постави-
ли под сомнение саму научную картину 
мира.

Язык науки универсален, его отли-
чают верификация, повторяемость, ста-
тистика, проверка данных и т.п. В этой 
связи во многом назначение научной де-
ятельности имеет технологическую на-
правленность с целью преобразования 
мира с практической стороны существо-
вания. Вселенная мысли, ассоциаций и 
жизненный опыт индивида уникальны и 
не могут быть включены в парадигму ве-
рификации вообще. Резюмируя подобное 
положение дел, Роджер Пенроуз заявил о 
том, что картина мира, не вмещающая в 
себя столь важную часть человеческого 
существования, как сознание, видимо, 
не верна. Позднее он предложил к рас-
смотрению гипотезу квантовой приро-
ды сознания [Penrose, 1989]. По сути, в 
рамках научной картины мира обмен 
индивидуально-уникальными проявле-
ниями человеческой природы мышле-
ния исключается. 

Представители различных научных 
направлений, занимающиеся проблемой 
сознания, всё чаще говорят о необхо-
димости создания и вообще невероят-
ной ценности новых теорий, способных 
предложить как адекватные решения 
проблем уже обозначенных, так и вме-



181

М.В. Алексеева

щающие новейшие устремления аван-
гарда познания.

Учёные различных сфер науки неред-
ко сетуют, что даже по узкоспециализи-
рованным областям в мире выходит до 
трёхсот научных статей в неделю, а то и в 
день, их даже невозможно прочесть, что 
требует каких-то иных подходов и реше-
ний. Сейчас наука пришла к точке, когда 
индивидуальные данные интересны, но 
мы не знаем, как с ними справиться. В 
этом ключе актуальность приобретает 
и проблема связей с общественностью 
или PR в научной сфере, поскольку бо-
лее чем очевидной становится необхо-
димость донесения своей точки зрения 
до широкого круга как учёного сообще-
ства, так и общественности в целом. 
Представляется необходимым поиск ка-
чественно новых способов обмена науч-
ной информацией, включая различные 
сферы учёного сообщества. В данном 
случае особую ценность приобретают 
инновационные теории философского 
уровня как непосредственно объясняю-
щие феномен сознания, так и предла-
гающие качественно иные парадигмы 
работы с информацией в современном 
мире, включающие способы познания в  
принципе.

Философия сегодня также включена 
в процесс работы над ИИ, рассматривая 
два значимых вопроса: «Что такое ИИ, 
возможно ли его создание?» и «Каковы 
последствия, в особенности этические, 
создания ИИ для человечества?». Эти-
ческие проблемы применительно к ИИ 
также подразумевают глубокий уровень 
осмысления дальнейшего развития 
представлений о морали  в социуме и 
примирения общественной и индивиду-
альной позиций, что приводит нас опять 
к проблеме сознания. Этические пред-
ставления множества конкретных лю-
дей имеют достаточно широкий спектр, 
а машины, будучи нечеловекомерными, 
обладая несравнимыми физическими 

и вычислительными преимуществами, 
должны будут иметь некую программу 
действий по определённым стандартам. 
Эта проблема тянет за собой значимость 
вопросов целеполагания как в социаль-
ной среде людей, так и при создании ис-
кусственного интеллекта.

К одной из сложнейших социально-
онтологических проблем современного 
мира можно отнести выход из парадиг-
мы бинарного мышления, что имеет пря-
мую корреляцию с социальными поиска-
ми этических ориентиров. Культурные 
эпохи XX века Модерн и Постмодерн с 
о своим плюрализмом идей, мнений, 
традиций и знаний привели к тому, что 
в наше время уходит как культурный 
вызов необходимость осмысления по-
ступков в контексте добра и зла. Кате-
горический императив1 И. Канта и резю-
мирующая сентенция о свободе махать 
руками, которая заканчивается у носа 
соседа, прочертили линию демаркации, 
замыкая многовековые размышления 
человечества о положительной или нега-
тивной оценке конкретных феноменов.

Социальная толерантность и диалог 
культур, порождённые глобализацией, 
наряду с растущим и изменяющим харак-
тер бытования информационным объё-
мом, обозначили новый вызов эпохи. Он 
лежит в русле ассимиляции мультикуль-
турализма в его конкретных проявлени-
ях возможностями одного сознания, ко-
торое не лишено при этом ментальности 
определённого социума. Здесь уместно 
отметить как пожизненную специали-
зацию нейронов мозга при обучении2, 
так и различия в образе мышления кон-
кретных культур как минимум по двум 
типам: холистический (где доминируют 
причинно-следственные связи или клас-
сификация объектов по отношениям) и 
аналитический (в его рамках предпочти-
тельна классификация феноменов и яв-
лений мира или таксономическая катего-
ризация объектов) [Александров, 2018]. 

1	 «Поступай так, чтобы ты всегда относился к человечеству и в своём лице, и в лице всякого другого так 
же как к цели, и никогда не относился бы к нему только как к средству» [Кант, Т. 4, ч.1, 1965: 270].

2	 Об этом подробнее будет сказано чуть позже.



182

ИСКУССТВО

Глобализм постмодернистских тек-
стов, экспансия искусства в новые сфе-
ры, поиски индивидуальных духовных 
путей личного совершенствования, в том 
числе религиозных, к примеру, в рамках 
Нью Эйджа3, ставят перед человеком за-
дачу предельно возможного вмещения 
кардинально иных индивидуальных 
картин мышления. Эти онтологические 
характеристики современности снова 
возвращают нас к необходимости изуче-
ния феномена сознания. Сложности при 
постижении работы индивидуального 
сознания и его функционирования в 
рамках творческих процессов добавляет 
и ряд открытий генетиков. Одно из них 
говорит о том, что есть гены, включаю-
щиеся только при освоении новационной 
для конкретного индивида информации, 
не участвующие в большинстве реали-
зуемых ежедневно процессов, которые 
протекают во многом автоматически на 
бессознательном уровне. 

Психолог Виктор Аллахвердов 
утверждает, что в том числе и с помощью 
энцефалограммы можно показать, что не 
просто большая часть «практически всё, 
что мы обычно считаем достоянием со-
знания, делается вначале неосознанно» и 
только некоторая часть затем «освещает-
ся лучом сознания» [Аллахвердов, 2017]. 
Учёный говорит об исследованиях и ста-
тистических наблюдениях, позволяющих 
сделать вывод о том, что мозг ошибается 
в одних и тех же местах, то есть в своём 
роде «он запоминает ошибку». Такое 
утверждение может быть также прямо 
связано с эмоциональным восприятием 
человеком мира, мы можем ошибаться в 
деталях и повторно не вникать в особен-
ности подобным образом по отношению 
к вещам, которые нам не так интересны. 
Здесь уместна корреляция с открытием 
учёных, согласно которому у человека 
есть гены, чья активность фиксирует-
ся только когда запоминаются важные 
вещи и надолго.

По словам нейробиолога К. Анохина, 
изначально за основу была взята гипо-
теза конца XIX века о том, что процессы 
запоминания в нервных клетках похо-
жи на процессы роста, когда развивает-
ся нервная система, и используют те же 
механизмы. Позднее были обнаружены 
гены (семейства генов, к примеру, ген 
c-fos), которые работают во время раз-
вития, а затем отвечают за регуляцию 
процессов развития мозга как следствие 
нашего индивидуального опыта. Эти 
гены во взрослом состоянии включают-
ся в ситуации субъективной новизны, 
то есть активируются (экспрессируют) в 
связи с обучением. «Каждый эпизод но-
визны и нашего опыта – это обращение 
к геному и маленький всплеск морфоге-
неза в нашем мозге» [Анохин, 2017]. То, 
что было новым в опыте и то, что запом-
нилось, изменило связи, и мозг вырос в 
определённых направлениях и связях он 
дифференцировался в этих связях – это 
продолжающееся развитие. Одни связи 
при этом разрастаются, а другие пода-
вляются, нейроны специализируются 
– это необратимый процесс. В гипокам-
пе нейроны появляются и во взрослом 
мозге, рождаясь заново и у животных, и 
у человека [Анохин, 2017]. 

В то же время, согласно современ-
ным исследованиям, человек с наруше-
нием эмоционального фона не может 
длительное время принять достаточно 
простого повседневного решения. Таким 
образом, с различных своих сторон про-
блема как познания, так и самореализа-
ции посредством творчества прямо свя-
зана с эмоциональными проявлениями, 
имеющими индивидуально-социальный 
характер. Французский врач Жан Марк 
Гаспар Итар, который известен, в том 
числе своими занятиями с найденным 
около 1800-го года мальчиком-дикарём, 
названным позже Виктором, отмечал у 
него отсутствие спектра человеческих 
эмоций, в особенности чувства юмора. 

3	 Религии Нового века, предложившие индивидуальную свободу поиска и отход от единства некой кон-
кретной традиции.



183

М.В. Алексеева

Итар писал: «… Его ухо не было орга-
ном для восприятия звуков, их артику-
ляции и их сочетаний, оно было ничем 
иным, как простым средством самосо-
хранения, которое предупреждало о при-
ближении опасного животного или о па-
дении диких фруктов» [Itard, 1962: 26]. 
Позднее, указывая на прогресс Виктора 
в сфере эмпатии, отличающей, по мне-
нию Итара, человека, в своём сообщении 
он указывал на демонстрацию Виктором 
утешительного поведения, когда тот 
прекратил делать то, чем он занимал-
ся, видя слёзы экономки, мадам Герен 
(фр. Guerin) по поводу утраты ею мужа 
[Malson, 1964: 234].

Николай Козлов в рамках своей тео-
рии социального психоанализа эмоций 
выдвигает гипотезу о том, что спектр 
врождённых эмоций человека историче-
ски расширяется и, более того, имеет ге-
нетическую корреляцию с национальной 
ментальностью и даже с эмоциональной 
атмосферой конкретной семьи на уровне 
нескольких поколений [Козлов, 2013]. В 
процессе развития ребёнок учится и так-
же присваивает целый ряд социально-
распространённых эмоций.

В публичной лекции 2017 г. для 
Далай-Ламы нейрофизиолог Юрий Алек-
сандров утверждал: «Нет концепции эмо-
ции как независимой категории. Эмоции 
– это зависимая категория и не может 
рассматриваться независимо от позна-
ния» [Александров, 2017]. Согласно его 
теории, основанной на результатах ис-
следований, новые знания коррелируют 
с усвоенными и стимулируются индиви-
дуальной потребностью уже специали-
зированных нейронов. Из этого можно 
сделать вывод о том, что увлечённость 
определённой сферой деятельности мо-
жет порождать эмоциональную потреб-
ность дальнейшего познания в заданном 
направлении.

По метафорически парадоксальному 
утверждению Татьяны Черниговской, 
«единственное, что мозг не может де-
лать, он не может не учиться» [Черни-
говская, 2017]. Тем не менее, когда по-
тенциал возможного нового в данной 
сфере исчерпан, процесс познания не-

редко смещается в другое направление 
или на новый уровень, объединяющий 
ряд областей. Видимо, именно поэтому, 
как метко замечает биофизик Всеволод 
Твердислов, «с возрастом люди начина-
ют думать более общими вещами» [Твер-
дислов, 2015]. В целом, как характер, 
так и сам спектр эмоциональных прояв-
лений имеют очевидную корреляцию с 
деятельностью в социуме и направлени-
ем жизненной активности конкретного 
индивида, являясь своеобразным «путе-
водителем по Вселенной». Следует отме-
тить также ряд исследований, напрямую 
связанных с построением индивидуаль-
ной картины мира, а, следовательно, и с 
проблемой целеполагания.

Проблема субъективного понимания 
благополучия лежит в области интересов 
нобелевского лауреата Даниэля Канема-
на. Его работы (совместно с психологом 
Амосом Тверски) связаны с изучением 
рационального мышления и механизмов 
принятия решения, в результате чего 
открыт ряд когнитивных иллюзий че-
ловека. С помощью исследований была 
показана квази-рациональная природа 
мышления человека и роль эмоциональ-
ного контекста, который существенно 
влияет на стратегии рискового поведе-
ния и выбора принимаемых человеком 
решений. Подобная постановка пробле-
мы также привела его к изучению роли 
эмоций. В последнее время Канеман про-
водил исследования в области того, как 
люди реконструируют свой жизненный 
опыт и что они о нём думают, включая 
вопросы эмоционального предвидения. 

По его мнению, запомненная полез-
ность и испытываемая полезность – не 
одно и то же, для памяти имеют значе-
ние пик и окончание испытанного, а не 
время – длительность. Переживающее 
«Я» живёт в психологическом настоя-
щем, помнящее «Я» оценивает то, как всё 
было и только оно обладает длительно-
стью и принимает решения о будущем. 
Непонятно, что имеет для здоровья 
людей большее значение: то, что они 
думают о своей жизни или количество 
эмоционального стресса. Для ощущения 
счастья также важно внимание. Человек 



184

ИСКУССТВО

не получает удовольствие от происходя-
щего в данный момент, если доминанта 
внимания смещена на что-то другое, зна-
чение чего он иногда преувеличивает. 
Внимание – главный механизм адапта-
ции к новым обстоятельствам [Канеман, 
2002].

Творческие процессы и переживаемое 
состояние счастья стали предметом изу-
чения и такого исследователя, как Михай 
Чиксентмихайи, в рамках своей «теории 
потока» который рассматривает твор-
чество как некое состояние прострации, 
включающееся в мозгу [Csikszentmihalyi, 
2008].

Непосредственный научный интерес 
вызывают процессы внутри мозга чело-
века при реализации творческих задач, 
включая музыку. Британский нейробио-
лог Семир Зеки (Semir Zeki), которому 
принадлежит термин нейроэстетика, ис-
следует нейрооснования креативности, 
и то, как мозг получает удовольствие от 
созерцания искусства. В числе послед-
них работ изучение им проблемы ней-
ронных коррелятов в аффективных со-
стояниях, таких, как восприятие любви, 
страсти (желания) и красоты, которые 
порождаются данными органов чувств. 
Практические исследования о влиянии 
аудио информации на мозг, связанные с 
существенными отличиями в процессах 
обработки вербальной и музыкальной 
тональной информации, ведёт Роберт 
Зэторра, результаты представлены в 
работе о музыке и речи [Zatorre, Baum, 
2012]. Тем не менее, изучение научны-
ми методами таких процессов как соз-
дание и переживание индивидуальной 
вселенной или обмен индивидуально-
уникальными проявлениями человече-
ской природы мышления имеет явные 
ограничения.

Язык науки сформировался во многом 
в полемике с религиозной парадигмой 
мышления. Следуя за максимой У. Окка-
ма4 о том, что не надо множить сущности 
без необходимости, он имеет в числе за-
дач отрицание недоказуемого, что само 

по себе ограничивает спектр легитим-
ных явлений, а, следовательно, задаёт 
тем самым некие координаты и границы 
мышления, значимости познаваемых 
явлений. В число последних попадают 
преимущественно явления, отвечающие 
массовой верификации, в то время как 
индивид постоянно множит символиче-
скую реальность своим воображением и 
персональной жизненной историей сво-
их впечатлений.

Подобная ситуация, а также пере-
смотр ряда мировоззренческих и фило-
софских оснований, спровоцированный 
социальными переменами, может сти-
мулировать поиски решения данного 
парадокса в различных направлениях. 
Представляется, что одно из них – это по-
иск языка, возможно, отличающего сле-
дующую гносеологическую фармацию, 
предназначенного для передачи макси-
мума индивидуализированной инфор-
мации, но имеющего коммуникативно-
интерактивный характер. Учитывая 
колоссальные различия в индивидуаль-
ных способностях конкретных людей, 
актуальным становится поиск языка 
для максимального и в тоже время инте-
рактивного доступа к миру конкретной 
личности. Возможно, это не только язык 
коммуникации, но и язык познания окру-
жающего мира в целом, который сможет 
в перспективе иметь не меньшее значе-
ние, чем научный способ познания. 

Изучение семантического потенциа-
ла музыки в данном контексте обладает 
особой значимостью, поскольку комму-
никативные возможности музыки имеют 
прямое отношение и к эмоциональной 
выразительности и к процессу познания. 
Важным свойством музыкального языка 
является полисемантичность, заданная 
изначальной множественностью органи-
зационных структур (выразительность 
тембра, динамики, ритма и т. д.) и суще-
ствующая до появления кодов (жанро-
вых, стилевых и т. п.) конкретного произ-
ведения. При этом ни одна из структур, 
включая доминирующую звуковысот-

4	 «…Множественность никогда не следует полагать без необходимости…» [Смирнов, 2010].



185

М.В. Алексеева

ность, как и язык в целом, не обладает 
уровнем условного знака, поскольку ни 
один отдельно взятый выразительный 
фрагмент «не имеет денотата» [Аранов-
ский, 1974: 104].

 В этой связи каждый элемент априо-
ри находится в структурной точке пере-
сечения различных закономерностей, 
вызывая при восприятии необходимость 
применения множества дешифрующих 
кодов. Следствием являются: высокая 
смысловая нагруженность, придающая 
элементу индивидуальный внесистем-
ный характер, что затрудняет действие 
дискурсивной стратегии интеллекта; 
а также «применение многократных и 
разных кодов», связанное с повышен-
ным уровнем чувственного наслажде-
ния [Лотман, 1970:77], что обеспечивает 
музыкальному языку (наряду с феноме-
ном звуковых проявлений) доминанту 
эмоционального воздействия. То есть 
законы реконструкции образа здесь вы-
водимы «путём введения алогического 
момента из категорий самого смысла» 
[Лосев, 1990: 297]. 

Его художественное содержание об-
ращено преимущественно к конкретно-
чувственной сфере мышления, охва-
тывающей мир в целостных образах, 
позиционируя звуковые представления 
как «смыслозвуковое обобщение» [Ме-
душевский, 1993: 151]. Их ясность зави-
сит от того, насколько различные семан-
тические параметры (от характерной 
интонации до целостности музыкаль-
ного фрагмента) подчинены авторской 
идее и доступны для смысловой иден-
тификации слушателем. Под влиянием 
эмоционального воздействия в процессе 
восприятия стимулируются также про-
дуктивные процессы психики, способ-
ствующие осмыслению неосознанных 
сразу, а потому диссимилированных со-
знанием свойств образа. В свою очередь 
сверхфразовое единство музыкального 
фрагмента возникает из иерархичности 
интонационной организации, сочетаю-
щей как минимум два вида взаимовлия-
ний: прямой (некая смысловая связь в 

сознании реципиента соседних интона-
ций) и опосредованный (осмысление апо-
стериори интонаций, не идентифициро-
ванных в момент звучания).

В итоге, посредством музыки наибо-
лее полно выражаемы эмоции высшего 
уровня – чувства, которые передают об-
щее для переживания многих людей. В то 
же время интеллект, репродуцируя бы-
лые переживания, способен «формиро-
вать такие эмоции, которых никогда ещё 
не ведал человек» [Раппопорт, 1978: 76].  
То есть комбинация произвольно взя-
тых звуков музыкальной темы, выражая 
предельно обобщённое эмоционально-
идейное отношение к миру, способна при 
этом отобразить процесс наиболее тонко 
и индивидуально, вызывая спектр эмо-
ций, выходящих за рамки осознанных и 
зафиксированных в слове.

В целом, музыка – это язык, в кото-
ром нет предсказуемого варианта соот-
несения множества кодов, он не может 
привести человека к определённому вы-
воду или результату, а потому априори 
провоцирует познание. Таким образом, 
музыкальная выразительность в буду-
щем может не ограничиваться предпо-
чтительно сферой искусства, но и имеет 
потенциал использоваться в качестве со-
ставляющей развёрнутого интерактив-
ного общения. Здесь уместно упомянуть 
сино-тибетское семейство языков, где 
звуковысотная направленность инто-
нации уже корректирует семантическое 
значение слова.

Таким образом, если передовые умы 
планеты заговорили о том, что им тес-
но в рамках научного способа познания 
и научной картины мира в принципе, то 
это только вопрос времени, когда нач-
нут появляться новые языки, способные 
реализовать качественно иные возмож-
ности в сфере познания. В свою очередь, 
интерактивный язык, максимально пе-
редающий индивидуальный мир, и реа-
лизующий новый способ ведущей систе-
мы познания может быть основан, в том 
числе и на музыкальной семантике.



186

ИСКУССТВО

Список литературы:

Аверкин А.Н., Гаазе-Рапопорт М.Г., Поспелов Д.А. Толковый словарь по искусственному 
интеллекту. 1992. [Электронный ресурс]. – URL: http://www.raai.org/library/tolk/aivoc.html#L208 (дата 
обращения 26.04.2018).

Александров Ю.И. Мозг – психика – культура с позиций системно-эволюционного подхода. 
2018. [Электронный ресурс]. – URL: https://www.youtube.com/watch?v=UZz2m1IfUk4&t=5s (дата 
обращения: 19.03.2018).

Александров Ю.И. Недизъюнктивный подход к пониманию сознания и эмоций: культурно-
специфический взгляд. / Далай-лама и российские ученые. Диалоги о природе сознания. Сессия 
2. 2017. [Электронный ресурс]. – URL: https://www.youtube.com/watch?v=_ba9wivnpPk&t=80s (дата 
обращения: 13.10.2018).

Аллахвердов В.М. Человек разумный? Ночь. Интеллект. №1. Т.В. Черниговская с 
Виктором Аллахвердовым. 2017. [Электронный ресурс]. – URL:  https://www.youtube.com/
watch?v=EsOh5AxTBRA&t=104s (дата обращения: 14.04.2018).

Анохин К.В. «Вспомнить всё». 2017. [Электронный ресурс]. – URL: https://www.youtube.com/
watch?v=Zeg5UkO_0k0&t=3544s (дата обращения: 14.06.2018).

Арановский М.Г. Мышление, язык, семантика // Проблемы музыкального мышления: сб. ст. под 
ред. М. Арановского. М.: Музыка, 1974. С. 90-129.

Канеман Д. Исследование разума: интуиция – чудеса и ошибки. 2002 (публ. 2016). [Электронный 
ресурс]. – URL: https://www.youtube.com/watch?v=ppK8dPnkU8g (дата обращения: 26.11.2018).

Кант И. Сочинения в шести томах. Т. 4, ч.1. М: Мысль, 1965. 544 с.
Козлов Н.И. Теория социального психоанализа эмоций. 2013. [Электронный ресурс]. – URL: 

https://www.youtube.com/watch?v=A3SLE_1IkKA&t=40s (дата обращения: 19.08.2018).
Лосев А.Ф. Музыка как предмет логики // Из ранних произведений. М.: Изд-во «Правда», 1990.  

С. 195-394.
Лотман Ю.М. Структура художественного текста. М.: Искусство, 1970. 384 с.
Медушевский В.В. Интонационная форма музыки. М.: Композитор, 1993. 262 с.
Раппопорт С.Х. От художника к зрителю. М.: Сов. художник, 1978. 237 с.
Смирнов Г.А. Оккам, Уильям // Новая философская энциклопедия / Ин-т философии РАН. – 2-е 

изд., испр. и допол. Т. 1-4. М.: Мысль, 2010. 2816 с.
Твердислов В.А. Великое в малом. Человеческая память: известное о неизвестном. 2015. 

[Электронный ресурс]. – URL:  https://www.youtube.com/watch?v=S5kc3SFg9_4 (дата обращения: 
27.08.2018).

Черниговская Т.В. «ЗАЧЕМ НУЖНО ЧИТАТЬ КНИГИ???». 2017. [Электронный ресурс]. – URL: 
https://www.youtube.com/watch?v=RpPJr3dj5bQ&t=140s. (дата обращения: 10.05.2018).

Csikszentmihalyi M. Flow: The Psychology of Optimal Experience. Publisher: Harper Perennial Modern 
Classics; 1 edition (July 1, 2008). 334 p.

Itard J.-M.-G. The Wiid Boy of Aveyron. New York: Meredith Company, 1962. 104 p.
Malson, L. Les enfants sauvages. Mythe et réalité. Paris: Union générale des éditeurs, Collection 10/18. 

1964. 398 p.
Penrose R. The Emperor’s New Mind: Concerning Computers, Minds and the Laws of Physics. Oxford 

University Press, 1989.  480 p.
Zatorre R.J., Baum S.R. Musical Melody and Speech Intonation: Singing a Different Tune, PLOS Biol-

ogy, 2012, DOI: 10.1371/journal.pbio.1001372. [Электронный ресурс]. – URL: https://journals.plos.org/
plosbiology/article?id=10.1371/journal.pbio.1001372#s2 (дата обращения: 27.06.2018).

Об авторе:

Алексеева Мария Викторовна – к.филос.н., выпускница Российской академии музыки им. 
Гнесиных, доцент кафедры связей с общественностью Московского государственного техни-
ческого университета гражданской авиации (МГТУ ГА). Россия, 125993, Москва, Кронштадт-



187

М.В. Алексеева

ский бульвар, 20. Область научных интересов – философия, культурология, медиакультура, 
музыкальная эстетика, в частности выразительные возможности взаимосвязи вербальной и 
музыкальной семантики. E-mail: alekxm@mail.ru.

COMMUNICATIVE  POTENTIAL  OF  MUSICAL  
EXPRESSIVENESS
M.V. Alekseeva

Moscow State Technical University of Civil Aviation (MSTUCA). 20 Kronshtadtskiy 
bul'var, Moscow, 125993, Russia.

Abstracts. This article offers a brief overview of some challenges and paradoxes of contemporary 
research as well as various social questions related to them. Key problems of consciousness research 
are stated relating to the scientific work on artificial intelligence development. Due to such ambitious 
objectives of modern science, there is a special attention to personality sphere, to its emotional suf-
ferings and personal creative aspirations. The proposed theses of research of the communicative and 
creative possibilities of the musical language, its qualitative differences from the considered potential 
of verbal semantics give a clear idea that the language of music is directly related to emotional ex-
pressiveness and cognitive process stimulation. As a result of such a summary, it becomes obvious 
that the study of verbal and musical expressive possibilities, their comparative analysis in the realities 
of cultural and communication tendencies of modernity is not limited to the needs of the sphere of 
art. The article also addresses communicative possibilities of musical expressiveness in light of the 
ability of music to convey the flow of personal emotions.

The novelty of this article is to substantiate further detailed study of musical expression com-
munication possibilities, which will make personal emotional world accessible, i.e. qualia. In turn, 
the status of qualia is considered as one of the most acute and widely discussed problems in modern 
philosophy, since representatives of various fields of science often see it as a key to understanding the 
nature of consciousness.

Key words: cognitive Sciences, consciousness, emotions, intuition, musical semantics, creativity, 
morality, artificial intelligence

References:

Averkin A.N., Gaaze-Rapoport M.G., Pospelov D.A. Tolkovyy slovar’ po iskusstvennomu intellektu [Ex-
planatory Dictionary of Artificial Intelligence]. 1992. Available at: http://www.raai.org/library/tolk/aivoc.
html#L208 (accessed 26 April 2018) (In Russian).

Aleksandrov YU.I. Mozg – psikhika – kul’tura s pozitsiy sistemno-evolyutsionnogo podkhoda [Brain 
– psyche – culture from the standpoint of a system-evolutionary approach]. 2018. Available at: https://
www.youtube.com/watch?v=UZz2m1IfUk4&t=5s (accessed 19 March 2018) (In Russian).

Aleksandrov YU.I. Nediz”yunktivnyy podkhod k ponimaniyu soznaniya i emotsiy: kul’turno-spetsi-
ficheskiy vzglyad. / Dalay-lama i rossiyskiye uchenyye. Dialogi o prirode soznaniya. Sessiya 2 [A non-
disjunctive approach to understanding consciousness and emotions: a culturally specific view. The Dalai 
Lama and Russian scientists. Dialogues about the nature of consciousness. Session 2]. 2017. Available at: 
https://www.youtube.com/watch?v=_ba9wivnpPk&t=80s (accessed 13 October 2018) (In Russian).

Allakhverdov V.M. Chelovek razumnyy? Noch’. Intellekt. №1. T.V. Chernigovskaya s Viktorom Alla-
khverdovym [Homo sapiens? Night. Intelligence. No. 1. T.V. Chernigovskaya with Victor Allahverdov]. 
2017. Available at: https://www.youtube.com/watch?v=EsOh5AxTBRA&t=104s (accessed 14 April 2018) 
(In Russian).



188

ИСКУССТВО

Anokhin K.V. «Vspomnit’ vso» [“Remember everything”]. 2017. Available at: https://www.youtube.
com/watch?v=Zeg5UkO_0k0&t=3544s (accessed 14 June 2018) (In Russian).

Aranovskiy M.G. Myshleniye, yazyk, semantika // Problemy muzykal’nogo myshleniya: sb. st. pod red. 
M. Aranovskogo [Thinking, language, semantics // Problems of musical thinking: a collection of articles 
edited by M. Aranovsky]. Moscow, Publishing House “Music”, 1974. pp. 90-129 (In Russian).

Kahneman D. Issledovaniye razuma: intuitsiya – chudesa i oshibki [Mind Study: Intuition – Miracles 
and Mistakes]. 2002 (publication 2016). Available at: https://www.youtube.com/watch?v=ppK8dPnkU8g 
(accessed 26 November 2018) (In Russian).

Kant I. Sochineniya v shesti tomakh [Works in six volumes]. Volume 4, part 1. Moscow, Publishing 
House “Thought”, 1965. 544 p. (In Russian).

Kozlov N.I. Teoriya sotsial’nogo psikhoanaliza emotsiy [The theory of social psychoanalysis of emo-
tions]. 2013. Available at: https://www.youtube.com/watch?v=A3SLE_1IkKA&t=40s (accessed 19 August 
2018) (In Russian).

Losev A.F. Muzyka kak predmet logiki // Iz rannikh proizvedeniy [Music as a subject of logic // From 
early works]. Moscow, Pravda Publishing House, 1990. pp. 195-394 (In Russian).

Lotman YU.M. Struktura khudozhestvennogo teksta [The Structure of the artistic text]. Moscow, Pub-
lishing House “Art”, 1970. 384 p. (In Russian).

Medushevskiy V.V. Intonatsionnaya forma muzyki [Intonational form of music]. Moscow, Publisher 
“Composer”, 1993. 262 p. (In Russian). 

Rappoport S.KH. Ot khudozhnika k zritelyu [From artist to viewer]. Moscow, Publishing house “So-
viet artist”, 1978. 237 p. (In Russian). Smirnov G.A. Okkam, Uil’yam // Novaya filosofskaya entsiklopediya 
[Ockham, William // New Philosophical Encyclopedia] / Institute of Philosophy of the Russian Academy 
of Sciences. – Second edition, volumes 1-4. Moscow, Publishing House “Thought”, 2010. 2816 p. (In Rus-
sian).

Tverdislov V.A. Velikoye v malom. Chelovecheskaya pamyat’: izvestnoye o neizvestnom [Great in 
the small. Human memory: the known of the unknown]. 2015. Available at: https://www.youtube.com/
watch?v=S5kc3SFg9_4 (accessed 27 August 2018) (In Russian). 

Chernigovskaya T.V. «Zachem nuzhno chitat’ knigi???» [“Why do you Need to Read Books???”]. 2017. 
Available at: https://www.youtube.com/watch?v=RpPJr3dj5bQ&t=140s. (accessed 10 May 2018) (In Rus-
sian).

Csikszentmihalyi M. Flow: The Psychology of Optimal Experience. Publisher: Harper Perennial Mod-
ern Classics; 1 edition (July 1, 2008). 334 p.

Itard J.-M.-G. The Wiid Boy of Aveyron. New York: Meredith Company, 1962. 104 p.
Malson, L. Les enfants sauvages. Mythe et réalité. Paris: Union générale des éditeurs, Collection 

10/18. 1964. 398 p. (in French).
Penrose R. The Emperor’s New Mind: Concerning Computers, Minds and the Laws of Physics. Oxford 

University Press, 1989. 480 p.
Zatorre R.J., Baum S.R. Musical Melody and Speech Intonation: Singing a Different Tune, PLOS Bi-

ology, 2012, DOI: 10.1371/journal.pbio.1001372. Available at: https://journals.plos.org/plosbiology/
article?id=10.1371/journal.pbio.1001372#s2 (accessed 27 June 2018).

About the Author:

Maria V. Alekseeva – PhD in Philosophy, graduate of the Russian Academy of Music named 
after Gnesins, Associate Professor of the Public Relations Chair, Moscow State Technical University 
of Civil Aviation (MSTUCA). 20 Kronshtadtskiy bul'var, Moscow, 125993, Russia. Research interests 
are philosophy, cultural studies, media culture, musical aesthetics, in particular the expressive 
possibilities of the relationship between verbal and musical semantics. E-mail: alekxm@mail.ru.



189

ЛИТЕРАТУРА

В.В. НАБОКОВ  И  Ф.И. ТЮТЧЕВ:   
ДВОЙНОЕ  БЫТИЕ
Г.Г. Арутюнов, Е.В. Латыева, Н.Е. Назарова

Московский государственный институт международных отношений (университет) 
МИД России. 119 454, Россия, г. Москва, проспект Вернадского, 76)

В статье предпринята попытка найти точки соприкосновения худо-
жественных систем, разделённых столетием, – лирики русского поэта-
философа Ф.И. Тютчева и прозы выдающегося русско-американского пи-
сателя В.В. Набокова. В первой части статьи рассматриваются  взгляды 
отечественных и зарубежных исследователей на своеобразную набоков-
скую эстетическую систему. Набоковым не написано специальной статьи 
и не опубликовано ни одной лекции, посвящённой лирике Тютчева, хотя он 
многократно обращался к творчеству поэта. В частности, в своей пре-
подавательской деятельности в Америке он использовал собственные 
прекрасные переводы на английский язык тютчевских стихотворений. В 
статье показано  общее для обоих авторов восприятие жизни природы 
и человека. Внутренняя близость Набокова и Тютчева  проявляется не 
столько в их высказываниях, сколько опосредованно. Это:

–	 и признание в книге Набокова «Другие берега» («Пушкин и Толстой, 
Тютчев и Гоголь встали по четырём углам моего мира»); 

–	 и подчёркнутая интертекстуальность прозы автора с конкрет-
ными тютчевскими реминисценциями,  иногда эпатажно-каламбурными 
(рассказ «Облако, озеро, башня»);

–	 и сосредоточенность на мотивах памяти, дара, бездны (в шеллин-
гианском понимании); 

–	 и использование Набоковым ключевой оппозиции «сон – хаос», ко-
торая пронизывает всю лирику Тютчева. 

Вторая часть статьи посвящена анализу поэзии Тютчева в свете ис-
следований русских философов и литературоведов. В статье отмечается 
малоизвестный факт того, что Набоков и Тютчев находились в отноше-

ниях своячества. В какой точке пересеклись родственные связи двух великих масте-
ров слова, можно узнать, прочитав статью.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-189-200

Ключевые слова: В.В. Набоков, Ф.И. Тютчев, «хаос», модель «двойного бытия», ал-
люзии, автореминисценции, интертекстуальность, сверхтекстовое единство, мотив 
памяти, литературная игра



190

ЛИТЕРАТУРА

В.В. Набоков: 
«Тютчев – ключ, струящийся во мгле»

В 2019 г. исполняется 120 лет со 
дня рождения Владимира Вла-
димировича Набокова. Каждый 

год набоковиана пополняется новыми 
исследованиями, в которых учёные пы-
таются подобрать ключ к эстетической 
системе писателя, так как его произведе-
ния не перестают привлекать читателей. 
В 1991 г. в издательстве Принстонского 
университета вышла книга профессора 
русской литературы и заведующего от-
делом славянских литератур Йельского 
университета В.Е. Александрова под на-
званием «Nabokov`s Otherworld» (в 1999 г.  
переведена на русский язык Н.А. Анаста-
сьевым под названием «Набоков и поту-
сторонность»). 

Во введении автор чётко сформули-
ровал цель своей работы – «показать, 
что основу набоковского творчества 
составляет эстетическая система, вы-
растающая из интуитивных прозрений 
трансцендентальных измерений бытия» 
[Александров, 1999:7]. Критик Б.В. Аве-
рин считает, что ключ к эстетической 
системе сформулирован писателем в 
«Лекциях по русской литературе»: «Одна 
из главных мыслей в лекциях – мысль 
об иррациональной основе мира и ис-
кусства, которое эту иррациональность 
рационально осмысляет. Ещё в книге о 
Гоголе Набоков писал: “…Под поэзией я 
понимаю тайны иррационального, по-
знаваемые при помощи рациональной 
речи”» [Аверин, 1997: 856]. 

Книгу о своей жизни В.В. Набоков пе-
реписывал трижды. Сначала на англий-
ском языке появилось «Убедительное 
доказательство» («Conclusive Evidence», 
1951 г.). Затем В.В. Набоков сделал ав-

топеревод на русский язык и в 1953 г. 
вышла книга, которая уже называлась 
«Другие берега». Последний доработан-
ный вариант «Speak, Memory» («Память, 
говори») был опубликован в 1966 г. на 
английском языке. Г.А. Левинтон в ста-
тье «The Importance of Being Russian, или 
Les allusions perdues»  анализирует ра-
боту Локрантц (Lokrantz), посвящённую 
своеобразию стиля Набокова. В статье 
говорится о том, что автобиография, а 
особенно английский её вариант, имеет 
важное значение для понимания мета-
романа Набокова.

«Это – главная книга всего корпу-
са, основной автокомментарий ко всем 
романам, которые благодаря ему вы-
страиваются в определённый ряд (пока-
зательно, что именно в автобиографии 
содержатся и авторские признания о сво-
ём “методе”). Этот же принцип, который 
организует в единый текст стихи и прозу 
Мандельштама, Ахматовой и, вероятно, 
других поэтов (например, Тютчева) – 
принцип отсылок, неявных контекстных 
связей, “перекличек”, автоцитат, рассчи-
танный на внимательного читателя…» 
[Левинтон, 1997: 322].

В романе «Transpаrent things» «Набо-
ков дал ключ к тайне своего художествен-
ного метода: писатель берёт на себя роль 
небесного шифровальщика». Учёный 
также считает, что в творчестве Набокова 
можно выделить «истинно тютчевскую 
оппозицию “сон-хаос”» [Арьев, 2001:179]. 
Попробуем определить место Тютчева в 
художественном мире Набокова. В «Дру-
гих берегах» В.В. Набоков сделал важное 
признание: «Пушкин и Толстой, Тютчев 
и Гоголь встали по четырём углам моего 
мира» [Набоков, 1990:277]. В.В. Набоков 
и Ф.И. Тютчев были дальними родствен-
никами, точнее свойственниками1. Не-

1	 Малоизвестный факт родства Набоковых по отцовской линии с Ф.И. Тютчевым (его тётка была заму-
жем за  сыном пасынка Тютчева) упоминается весьма лаконично в «Других берегах»: «Наталья была 
за Петерсоном» [Набоков, 1990, т.4, 162]. Поясним: родная сестра Владимира Дмитриевича Набокова 
(отца писателя) Наталья Дмитриевна была замужем за Иваном Карловичем де Петерсоном, первым 
секретарём русского посольства в Брюсселе. Иван Карлович де Петерсон – внук Элеоноры Тютчевой 
от старшего сына Карла (1819 – 1875).  Вдова русского дипломата Элеонора Петерсон, урождённая 
графиня фон Ботмер, вышла замуж за Ф.И. Тютчева в 1826 г. и русский поэт и дипломат стал приёмным 
отцом четверым её детям.



191

Г.Г. Арутюнов, Е.В. Латыева, Н.Е. Назарова

ужели Набоков не знал о своем родстве  
с Ф.И. Тютчевым? Это выглядит крайне 
странным, так как,  рассказывая о своём 
роде, он не без гордости пишет о том, что 
«воистину замечательны обилие и раз-
нообразие соприкасаний пращуров моих 
с миром литературы» [Набоков, 1999: 
361].

Несомненно, что В.В. Набоков хорошо 
знал и любил творчество Ф.И. Тютчева. 
Во многих произведениях писателя: ро-
манах, статьях, в комментарии к пере-
веденному им на английский язык рома-
ну Пушкина «Евгений Онегин» ‒ можно 
обнаружить аллюзии и реминисценции, 
напоминающие о лирических шедеврах 
поэта. Тем не менее какие-либо специ-
альные статьи Набокова, посвящённые 
творчеству Тютчева и содержащие ана-
лиз его произведений,  исследователям 
неизвестны. Хотя в знаменитой книге 
В.В. Набокова «Лекции по русской лите-
ратуре» есть разделы о творчестве Л.Н. 
Толстого и Н. В. Гоголя, несколько ста-
тей («Пушкин, или Правда и правдопо-
добие», «Искусство перевода», «Заметки 
переводчика», «Заметки переводчика 
II») написаны в  связи с переводом рома-
на Пушкина. 

Существуют также свидетельства, 
подтверждающие, что, например, на за-
нятиях в Уэлслейском колледже В.В. На-
боков рассказывал американским сту-
дентам о Тютчеве. Одна из студенток, 
Ханна Грин, написала небольшую статью 
о «мистере Набокове», который препо-
давал русский язык и читал общий курс 
русской литературы в конце Второй ми-
ровой войны. «Мистер Набоков говорил 
о великом лирическом поэте Тютчеве, 
которого забыли на многие десятилетия 
из-за его консервативных политических 
убеждений <...>, но который видел сам и 
умел заставить своих читателей видеть 
“тусклым сияньем облитое море”. Ми-
стер Набоков говорил о блистательном и 
до мозга костей русском гении Тютчева» 
[Грин, 1997: 210].

В седьмой главе книги «Владимир 
Набоков: американские годы», которая 
называется «Преподаватель русской ли-
тературы: Корнель, 1948-1950»,  Брайан 

Бойд пишет о том, что Набоков вел семи-
нар «Русская поэзия, 1870-1925 годы». 
Одно из основных направлений: Тютчев –  
Фет – Блок. В девятой главе этой книги 
биограф рассказывает о том, как в пер-
вом семестре 1950-1951 учебного года 
В.В. Набоков проводил в Корнельском 
университете  семинар «Модернистское 
движение в русской литературе». На за-
нятиях он разбирал произведения Ф.И. 
Тютчева. 

В 1952 г. В.В. Набоков начинает пре-
подавать русскую литературу в должно-
сти внештатного лектора по славянским 
языкам и литературе в Гарварде. Он 
ведёт курс модернизма, в котором раз-
бирает произведения Некрасова, Фета, 
Достоевского, Толстого, Чехова, Блока, 
Ходасевича и Маяковского, и в их числе 
Тютчева. В биографии «Владимир Набо-
ков: американские годы», написанной 
Брайаном Бойдом, упоминается о том, 
что В.В. Набоков переводил на англий-
ский язык стихотворения А.С. Пушкина, 
М.Ю. Лермонтова, а также лирику Ф.И. 
Тютчева. В апреле 1941 г. переводы необ-
ходимы были для лекции в Стэнфорде;  а 
в начале 1942 года В.В. Набоков прочёл 
публичную лекцию о поэзии Тютчева. Но 
о текстах этих лекций на русском или в 
переводе на английский язык тоже ни-
чего не известно. Можно предположить, 
что если бы в научном обороте присут-
ствовал написанный Набоковым текст 
лекций о Тютчеве, то для специалистов 
стали  бы, наверное, более «прозрачны» 
многие приёмы, которые он использовал 
в своем творчестве.

Как пишет Брайан Бойд, «в конце кон-
цов мода на Россию всё-таки дала ему 
возможность заработать. В середине мая 
1942 г. к Набокову приехал Джеймс Лох-
лин и заказал целый том стихотворных 
переводов Пушкина и Тютчева, а также 
литературоведческую работу о Гоголе в 
200 страниц» [Бойд, 2010:56]. В течение 
1943 г. Набоков занимался переводами 
в свободное от преподавания время, а в 
1944 г. уже вышла книга Vladimir Nabokov 
«Three Russian poets (Pushkin, Lermontov, 
Tyutchev)» (Norfolk, Сonn: New Direction, 
1944). Сохранилась аудиозапись: В.В. На-



192

ЛИТЕРАТУРА

боков читает стихотворение «Silentium» 
на английском языке2. 

В одном из интервью (1963) Оливер 
Тоффлер спросил В.В. Набокова, что он 
читал в детстве. Писатель назвал Пуш-
кина, Толстого, Чехова, Блока, Бергсона, 
Джойса, Пруста и других авторов, но, при-
мечательно, что имя Тютчева названо не 
было. Обратимся к  тем идеям Ф.И. Тют-
чева, которые, как нам представляется, 
повлияли на мировоззрение юного Вла-
димира Набокова и сформировали неко-
торые особенности его художественного 
мира. 

Свою творческую деятельность  
В.В. Набоков начал в качестве поэта 
под псевдонимом В. Сирин. В «Дневни-
ке» Александра Бенуа, русского худож-
ника и основателя объединения «Мир 
искусства», который был дружен с се-
мьей Набоковых, сохранилась запись от  
28 октября 1916 года: «Обедаем у Набо-
ковых с Аргутинским. <…> Володя читал 
свои стихи. Удивительно талантливые. И 
всё же в нём не чую истинного поэта. Уж 
больно он насыщен “буржуазной” куль-
турой, хоть и позирует теперь слегка на 
художественного debraille»3 [Бенуа, 2006: 
27]. 

В начале 1920-х гг. художественный 
стиль Владимира Набокова только фор-
мировался, но уже определились его 
литературные предпочтения. В 1923 г.  
в Берлине в издательстве «Гамаюн» вы-
шел сборник его стихотворений под 
названием «Гроздь». Книга была по-
священа памяти отца, Владимира Дми-
триевича Набокова, который трагиче-
ски погиб в Берлине в 1922 г. во время 
покушения на лидера конституционно-
демократической партии Петра Никола-
евича Милюкова. Метафорическое вос-
приятие молодым автором поэзии своих 
предшественников ярко отразилось в 
стихотворении «На смерть А. Блока», в 
котором рефреном звучат имена вели-
ких русских поэтов: Пушкина, Лермонто-
ва, Тютчева, Фета. Набоков изображает 
поэтов в раю: 

Пушкин – радуга по всей земле,
Лермонтов – путь млечный над горами, 
Тютчев – ключ, струящийся во мгле,
Фет – румяный луч во храме.
 <…>
Пушкин – выпуклый и пышный свет,
Лермонтов – в венке из звезд прекрас-
ных,
Тютчев – веющий росой, и Фет,
в ризе тонкой, в розах красных. 
<…>
И о солнце Пушкин запоёт,
Лермонтов – о звёздах над горами,
Тютчев – о сверканьи звонких вод,
Фет – о розах в вечном храме [Набоков, 
1997:179].

Молодой Набоков воспринимает по-
эзию Тютчева как нечто движущееся, 
освежающее, излучающее свет («свер-
канье») и в то же время «струящееся во 
мгле». Уже в этом образе автор улавли-
вает  ключевую оппозицию философии 
Тютчева – двоемирие «света» и «тьмы». 
Впоследствии эта оппозиция найдёт 
своеобразное выражение в творчестве 
самого Набокова. Во втором номере па-
рижского общественно-политического 
и литературного журнала «Русские за-
писки» за 1937 г. был впервые напеча-
тан рассказ В.В. Набокова «Облако, озеро, 
башня» [Набоков, 1990], который  соз-
давался после романа «Приглашение на 
казнь» (1936), во время работы над «Да-
ром» (1937) и задолго до появления «Ло-
литы» (1955). Нам представляется, что 
в этом небольшом произведении можно 
увидеть явные и скрытые переклички с 
мотивами тютчевской лирики. 

Герой рассказа «Облако, озеро, баш-
ня», действие которого происходит в 
тридцатые годы в Германии, выиграл 
странную увеселительную поездку с 
компанией наглых пошляков. В вагоне, 
раскрыв томик Тютчева, который давно 
собирался  перечитать, вместо драмати-
чески возвышенного  стиха «Мысль из-
реченная есть ложь» ‒  он читает (видит? 
произносит про себя?) эпатирующую ка-
ламбурную травестию: («Мы слизь. Ре-

2	 http://nabokov.gatchina3000.ru/index.htm#translations 
3	 Debraille – ниспровергатель устоев (фр.)



193

Г.Г. Арутюнов, Е.В. Латыева, Н.Е. Назарова

ченная есть ложь», ‒ и дивное о румяном 
восклицании). Вся фраза графически 
маркирована: заключена в скобки. Тема 
и объем нашей статьи не позволяют под-
робно рассмотреть возможные интер-
претации этой загадочной разрушенной 
Набоковым строки, которая, однако, да-
леко не случайно появляется в тексте 
рассказа.

Многие исследователи творчества 
В.В. Набокова обращают внимание толь-
ко на первую часть этого высказыва-
ния, на то, как герой прочитал извест-
ную строку под стук колес. Вторая часть 
фразы – это реминисценция из стихот-
ворения Ф.И. Тютчева «Вчера, в мечтах 
обворожённых…»: «Румяным громким 
восклицаньем// Раскрыло шёлк ресниц 
твоих!» [Набоков, 1990:475]. На эту ре-
минисценцию указал в комментариях к 
рассказу Олег Дарк. Оба стихотворения 
– «Silentium!» и «Вчера, в мечтах обворо-
жённых…» –   написаны в 1836 г., то есть 
за сто лет до рассказа «Облако, озеро, 
башня», и были опубликованы Пушки-
ным в журнале «Современник» в соста-
ве цикла «Стихотворения, присланные 
из Германии». Является ли случайным  
совпадением то, что действие рассказа 
происходит в Германии, где были напи-
саны и стихотворения Тютчева? 

Герою не хотелось ехать, но всё-таки 
он решил, что поездка «принесёт ему 
вдруг чудное, дрожащее счастье, чем-то 
схожее и с его детством, и с волнением, 
возбуждаемым в нём лучшими произ-
ведениями русской поэзии…» [Набоков, 
1990:420]. Ожидания героя сбылись: 
открывшийся его  взору пейзаж полон 
поэтического восторга: «Это было чи-
стое, синее озеро с необыкновенным вы-
ражением воды. Посередине отражалось 
полностью большое облако. На той сто-
роне, на холме, густо облепленном дре-
весной зеленью (которая тем поэтичнее, 
чем темнее), высилась прямо из дактиля 
в дактиль старинная черная башня» [На-
боков, 1990:424]. 

В стихотворении Ф.И. Тютчева 
«Memento»4 возникает пейзаж, который 
напоминает набоковский:

Её последние я помню взоры
На этот край – на озеро и горы,
В роскошной славе западных лучей, - 
Как сквозь туман болезни многотруд-
ной, 
Она порой ловила призрак чудный,
Весь этот мир был так сочувствен ей...

Лирический герой Тютчева, как и герой 
рассказа Набокова, восторгается вели-
чием и красотой природы. Можно пред-
положить, что в рассказе «Облако, озеро, 
башня» восприятие героем природы – 
одушевлённой, очеловеченной, сочув-
ствующей – созвучно тютчевскому ощу-
щению окружающего мира как живого 
существа («мир сочувствен» человеку, ве-
сенние воды «бегут и будят сонный брег», 
весенний гром «резвится и играет»).

Исследователи обращают внимание 
на связь этого рассказа с романом В.В. 
Набокова «Приглашение на казнь», о чём 
свидетельствует автореминисценция: «Я 
вправе остаться, где желаю. Да ведь это 
какое-то приглашение на казнь, – будто 
добавил он, когда его подхватили под 
руки» [Набоков, 1990:426]. В «Приглаше-
нии на казнь» герой осужден за «гносео-
логическую гнусность», за свою «непро-
ницаемость», а в рассказе «Облако, озеро, 
башня» участники увеселительной про-
гулки жестоко расправляются с Васили-
ем Ивановичем  за его аксиологические 
принципы, эстетически несовместимые 
с ценностями  толпы.

«Память» ‒ ключевой мотив 
в художественном мире В.В. Набокова

Как было сказано выше, по призна-
нию писателя, последний английский 
вариант книги о своей жизни он хотел 
назвать «Мнемозина, говори», а назвал  
«Speak, Memory». Мнемозина – богиня па-
мяти в греческой мифологии, дочь Урана 
(Неба) и Геи (Земли), мать девяти муз.  

4	 Помни (лат).



194

ЛИТЕРАТУРА

О Мнемозине упоминается и  в стихотво-
рении Ф.И. Тютчева «Урания»: 

…Благоволение судьбины
Текут к нам дщери Мнемозины,
Честь, радость и краса народам и ве-
кам!..

Отметим, что  «Мнемозина» – это ещё 
и название философско-литературного 
альманаха начала  XIX в., который из-
давался В.Ф. Одоевским и В.К. Кюхель-
бекером. Это был печатный орган 
литературно-философского кружка 
«Общество любомудрия». Альманах был 
создан для распространения новых фи-
лософских идей, возникших в Германии, 
в том числе популярной в то время фило-
софии Шеллинга, знакомство с которой 
должно было стать основой для созда-
ния русской философской культуры.

Для лирики Тютчева «память» тоже 
значимое понятие. Так, например, «Дени-
сьевский цикл» состоит из лирических 
ретроспекций, обращений в прошлое:

Сегодня, друг, пятнадцать лет минуло
С того блаженно-рокового дня,
Как душу всю свою она вдохнула,
Как всю себя перелила в меня.
И вот уж год, без жалоб, без упрёку,
Утратив всё, приветствую судьбу…
Быть до конца так страшно одиноку,
Как буду одинок в своём гробу.

В другом стихотворении из «Денисьев-
ского цикла» («Нет дня, чтобы душа не 
ныла…») эмоциональные переживания-
воспоминания лирического героя очень 
близки  психологическому состоянию 
главного героя первого романа  Набоко-
ва  «Машенька», Ганина: 

Нет дня, чтобы душа не ныла,
Не изнывала б о былом,
Искала слов, не находила,
И сохла, сохла с каждым днем… 

Через  многие произведения В.В. На-
бокова проходит мотив «дара»: все его 
герои делятся на тех, кто наделен твор-
ческим даром, и бездарных пошляков. 
Наиболее глубоко эта тема затронута 
в романе «Дар» с говорящим названи-
ем. Дар, и прежде всего дар творческий, 
дар вдохновения, становится предметом 
размышления и в поэзии Тютчева. Так, в 
стихотворении «Урания»: лирический ге-

рой рассказывает о том, как он получил 
от муз «бесценный дар» – вдохновение:

Открылось! – Не мечта ль? Свет новый! 
Нова сила
Мой дух восторженный, как пламень, 
облекла!
Кто отроку, мне дал парение орла! – 
Се муз бесценный дар – се вдохновенья 
крыла!

В стихотворении Ф.И. Тютчева «О чём 
ты воешь, ветр ночной?» (1836) задолго 
до появления постмодернистской худо-
жественной стратегии – диалога с хао-
сом – была выражена эта идея:

О, страшных песен сих не пой
Про древний хаос, про родимый!
Как жадно мир души ночной 
Внимает повести любимой!
Из смертной рвётся он груди, 
Он с беспредельным жаждет слиться!..
О, бурь заснувших не буди – 
Под ними хаос шевелится!.. 

В монографии «Русский постмодер-
низм» М.Н. Липовецкий говорит о том, 
что в конце ХХ в. была утверждена «но-
вая культурная и научная парадигма <…> 
основанная на философии диалогического 
взаимопроникновения хаоса и космоса», 
но затем добавляет, что в литературном 
контексте хаос является «одной из наибо-
лее универсальных моделей построения 
художественного образа мира, восходящей 
к самым ранним формам художественного 
сознания» [Липовецкий, 1997: 35]. 

Как эта идея проявляется  в лирике 
поэта XIX века, описал В.С. Соловьёв в ста-
тье «Поэзия Ф.И. Тютчева» (1895). Он от-
крыл существование натурфилософской 
концепции в лирике поэта. Вера Тютчева 
в одушевлённость природы, по мнению 
философа,  является основой  его поэти-
ческой системы. Анализируя стихотворе-
ние «День и ночь», В. Соловьёв упоминает  
о двух началах мирового бытия: светлом 
(«день») и тёмном («ночь»), уточняя, что 
«поэт одинаково чуток к обеим сторонам 
действительности» [Соловьёв, 1990:112]. 
Тютчеву  близки обе стороны бытия,  и 
он не забывает о том, что дневной об-
лик окружающего мира есть лишь «зла-
тотканый» покров, который не является 
основой мироздания. 



195

Г.Г. Арутюнов, Е.В. Латыева, Н.Е. Назарова

Космология «двух миров» лежит в 
основе многих произведений Набокова. 
По мнению А.Ю. Арьева, «метафизика 
искусства есть метафизика двоемирия –  
это основная антиномия набоковского 
творчества» [Арьев, 2001: 170].  Оба мира 
созданы воображением, но один из них 
более или менее похож на наш мир, в то 
время как другой, откровенно фанта-
стичный, является антимиром5. 

В рассказе «Облако, озеро, башня» со-
существуют два диаметрально противо-
положных мира: низкий, пошлый, тём-
ный  мир Германии 1930-х годов («ночь») 
и высокий светлый внутренний поэтиче-
ский мир Василия Ивановича («день»). 

Любимая тютчевская оппозиция Кос-
моса и Хаоса – одна из основных тем его 
поэзии («День и ночь», 1839).

Но меркнет день – настала ночь;
Пришла – и с мира рокового
Ткань благодатную покрова,
Сорвав, отбрасывает прочь…
И бездна нам обнажена
С своими страхами и мглами,
И нет преград меж ей и нами –
Вот отчего нам ночь страшна!

Иногда Хаос  проявляется в «буйном 
ропоте», сохраняя свою первоначальную 
сущность. Не только над природой, но и 
над человеком тяготеет «закон» хаотиче-
ского начала. Завесу тайной жизни кос-
моса поэт пытается приподнять ночью, 
когда  бледнеют краски дня. В.С. Соло-
вьёв считает идею хаоса определяющей 
все творчество поэта. Взгляды  В.С. Со-
ловьёва  разделяли  такие исследовате-
ли творчества поэта начала XX века, как  
А.Г. Горнфельд, А. Белый, Ю.И. Айхен-
вальд, Д.С. Мережковский. 

 «Хаос Тютчева залегает глубже че-
ловеческого и вообще индивидуально-
го различения добра и зла. Но именно 
поэтому его нельзя понимать как зло. Он 
порождает индивидуальное бытие, и он 
же его уничтожает. Для индивида уни-
чтожение есть страдание и зло. В общем 
же строе мира, то есть вне человеческой 
жизни, это ни добро, ни зло»,  – писал  

П.А. Флоренский о космосе Тютчева 
[Флоренский, 1998:180].

С.Л. Франк в работе «Космическое чув-
ство в поэзии Тютчева» [Франк, 1913] по-
лагает, что Божественное начало, присут-
ствующее в природе, даёт возможность 
человеку непосредственно почувство-
вать свет и радость, но лишь познав тьму, 
индивидуум может созерцать бездну, 
лежащую между Божественной косми-
ческой жизнью и человеческой. Это даёт 
Тютчеву, надежду, возможно призрач-
ную, соединиться с «миром дремлющим».  
Н.Я. Берковский считал: «Мир для Тютчева 
никогда и ни в чём не имеет окончатель-
ных очертаний» [Берковский, 1987:16].

Модель «двойного бытия» в художе-
ственном мире поэта проявляется в мо-
тиве раздвоения и неустойчивости:

О, вещая душа моя!
О, сердце полное тревоги, 
О, как ты бьёшься на пороге
Как бы двойного бытия!..

Набокову, как нам представляется, 
не чужда шеллингианская идея о «про-
исхождении мира из бездны»,  близкая  
лирическому герою Тютчева. Интересно 
отметить, что первая глава автобиогра-
фической книги В.В. Набокова «Другие 
берега» начинается с яркого образа: «Ко-
лыбель качается над бездной». Не ис-
ключено, что этот образ навеян лирикой 
Ф.И. Тютчева, например стихотворением 
«День и ночь»:

На мир таинственный духов,
Над этой бездной безымянной,
Покров наброшен златотканый 
Высокой волею богов.
<…>
И бездна нам обнажена
С своими страхами и мглами, 
И нет преград меж ней и нами – 
Вот отчего нам ночь страшна! [Тютчев, 
1984, 149]

Разлад человека  с миром Тютчев вы-
разил в стихотворении «Певучесть есть в 
морских волнах...» (1865):

Откуда, как разлад возник?
И отчего же в общем хоре

5	 http://nabokov-lit.ru/nabokov/kritika/barton-miry-i-antimiry/literaturnyj-kosmolog.htm



196

ЛИТЕРАТУРА

Душа не то поёт, что море, 
И ропщет мыслящий тростник?

Не случайно в это стихотворение 
столь органично вплетена одна из са-
мых известных паскалевских метафор, 
что, несомненно, служит явным свиде-
тельством совпадения взглядов фран-
цузского мыслителя и русского поэта  
на двойственность природы человека: 
ограниченность физических сил и бес-
предельность духовных. В этом стихот-
ворении, по мысли Вячеслава Иванова, 
«осознание общей правды о наставшем 
несоответствии между духовным ростом 
личности и внешними средствами обще-
ния: слово перестало быть равносиль-
ным содержанию внутреннего опыта» 
[Вяч. Иванов, 1910:5]

Есть ли возможность снять это роко-
вое противоречие?  Тютчев видит выход 
в «высоком» молчании. Об этом он и пи-
шет в стихотворении «Silentium!»:

Молчи, скрывайся и таи
И чувства и мечты свои – 
Пускай в душевной глубине
Встают и заходят оне
Безмолвно, как звезды в ночи, – 
Любуйся ими – и молчи.

Можно предположить, что в сю-
жете рассказа «Облако, озеро, баш-
ня»  художественно воплощается тют-
чевская стратегия «молчания» уже не 
на умозрительно-философском, а на 
социально-психологическом уровне.   Как 
отмечалось выше, герой рассказа живёт в 
своём чистом мире поэзии и красоты, лю-
буясь своими мечтами. В его душе «есть 
целый мир таинственно-волшебных 
дум», он способен видеть неуловимую 
прелесть всего окружающего: «на  запа-
де  еще  стояло  длиннейшее, розовейшее 
облако, и, пронзая  душу,  подальше  на  
пути,  горел  дрожащей звездой фонарь 
сквозь медленный дым паровоза, и во 
мраке цыкали сверчки, и откуда-то пах-
ло жасмином и сеном, моя любовь». Его 
восприятие природы глубоко поэтично: 
«Синяя сырость оврага.  Воспоминание 

любви, переодетое лугом. Перистые об-
лака, вроде небесных борзых».

На протяжении роковой поездки, 
окружённый «мерзкой тьмой», в кото-
рой его заставляют веселиться зверо-
подобные чудовища, Василий Иванович 
смиренно терпит все издевательства и 
не произносит ни слова. Пока он молчит, 
скрывая и тая заветные чувства и мечты, 
он защищён. Как только он произносит 
вслух первые слова (изрекает мысль), об-
ращаясь к своим попутчикам и доверяя 
им своё  решение не возвращаться, насту-
пает расплата. «Друзья  мои,  ‒ крикнул  
он,  прибежав  снова  вниз  на прибреж-
ную  полянку. ‒ Друзья  мои, прощайте! 
Навсегда остаюсь вон в том доме. Нам с 
вами больше не по пути. Я дальше не  еду. 
Никуда не еду. Прощайте!». 

Василия Ивановича насильно воз-
вращают в поезд,  и чернота хаоса погло-
щает сияние: «увлекаемый,  как в дикой 
сказке по лесной дороге, зажатый, скру-
ченный, Василий Иванович не мог даже  
обернуться  и  только чувствовал, как 
сияние за спиной удаляется <…>  и  вот  
уже  нет  его, и кругом чернеет бездей-
ственно ропщущая чаща».  Завершается 
рассказ описанием изощрённых пыток, 
которым подвергают героя, – это  недвус-
мысленная аллюзия на распятие, бичева-
ние и заушение Христа. Герой, изрекший 
мысль о свободе, становится мучеником.

Таким образом, очевидно, можно сде-
лать вывод о том, что лирика Тютчева 
в значительной степени повлияла на 
творчество В.В. Набокова. Оба автора – 
Набоков и Тютчев – приходят  к понима-
нию окружающей действительности не 
как стабильного и упорядоченного ма-
териального единства, основанного на 
причинно-следственных связях, тайны 
которого можно постичь рационально, 
а как мерцающего, неуловимого «двой-
ного бытия», на пороге которого стоит 
человек, не в силах разгадать загадку 
древнего Хаоса.



197

Г.Г. Арутюнов, Е.В. Латыева, Н.Е. Назарова

Список литературы:

Аверин Б.В. Набоков и набоковиана. [Электронный ресурс]. URL: http://nabokov-lit.ru/nabokov/
kritika/averin-nabokov-i-nabokoviana.htm (дата обращения: 15.02.2019)

Александров В.Е. Набоков и потусторонность: метафизика, этика, эстетика. /Перевод с англ.  
Н.А. Анастасьева. СПб., Алетейя, 1999. – 320 с.

Арьев А.Ю. Вести из вечности (О смысле литературно-философской позиции В.В. Набокова) в 
кн.: В.В. Набоков: pro et contra. Том 2. / Сост. Б.В Аверина, библиогр. С.А. Антонова. – СПб.: РХГИ, 
2001. – 1064 с. (Русский путь).

Бартон Д.Д. Миры и антимиры Владимира Набокова. [Электронный ресурс]. URL: http://nabokov-
lit.ru/nabokov/kritika/barton-miry-i-antimiry/literaturnyj-kosmolog.htm (дата обращения: 15.02.2019)

Бенуа А.Н. Дневник 1916-1918 годов// А.Н. Бенуа – М.: Захаров, 2006. – 768 с. – (Серия «Биографии 
и мемуары»).

Берковский Н.Я. Ф.И. Тютчев. Полное собрание стихотворений. – Ленинград, 1987 (Библиотека 
поэта).

Бойд Б. Владимир Набоков: американские годы: Биография/Пер. с англ.  – СПБ.: Издательство 
«Симпозиум», 2010. – 950 с.

Грин Х. Мистер Набоков в кн.: В.В. Набоков: pro et contra/ Сост. Б. Аверина, М. Маликовой,  
А. Долинина; комментарии Е. Белодубровского, Г. Левинтона, М. М. Маликовой, В. Новикова; 
библиогр. М. Маликовой. СПб: РХГИ, 1997. – 974 с. (Русский путь). 

Иванов Вяч. Заветы символизма. «Аполлон», 1910, № 8. – С. 72.
Киршбаум Светлана. Заметка о стихотворениях Ф. И. Тютчева, присланных из Германии. 

[Электронный ресурс]. URL: http://www.ruthenia.ru/leibov_50/S_Kirschbaum.pdf (дата обращения: 
15.02.2019)

Котов Б.С. Газета «Речь» в дни Июльского кризиса 1914 г.// Вестник МГИМО Университета. – 
2014. – №4(37). – 10. [Электронный ресурс]. URL: https://vestnik.mgimo.ru/jour/article/view/154/154 
(дата обращения: 15.02.2019)

Липовецкий М.Н. Русский постмодернизм. (Очерки исторической поэтики): Монография/ Урал. 
гос. пед. ун-т. Екатеринбург, 1997. – 317 с. 

Набоков В.В. Американский период. Собрание сочинений в 5 томах: Пер. с англ./ Сост. С. Ильина, 
А. Кононова. Комментарий С. Ильина, А. Люксембурга. – СПб.: «Симпозиум», 1999. – 704 стр. (т.5).

Набоков В.В. Интервью Олвину Тоффлеру  март 1963//Набоков о Набокове и прочем: Интервью, 
рецензии, эссе/Сост., предисл., коммент., Н.Г. Мельникова. – М.: Издательство Независимая Газета, 
2002. – 704 с. – (Серия эссеистика). 

Набоков В.В. Лекции по русской литературе: Пер. с англ. Предисловие Ив. Толстого. – М.: 
Независимая газета, 1996. – 440 с. 

Набоков В.В. Письма к Вере/ Владимир Набоков; статья Б. Бойда; коммент. О. Ворониной и  
Б. Бойда – М.: КоЛибри, Азбука-Аттикус, 2019. – 704 с. 

Набоков В.В. Собрание сочинений в 4-х томах. М.: Издательство «Правда», 1990. Том.4.
Набоков В.В. Стихотворения и поэмы/ Сост. подгот. текстов и примеч. В.С. Федорова; худож.  

В. Норазян. – Харьков: Фолио; Москва: ООО «Издательство АСТ», 1997. – 592 с. – (Вершины) 
Соловьёв В.С. Поэзия Ф.И. Тютчева. // Соловьев В.С. Литературная критика. – М.: Современник, 

1990, с. 105–121.
Флоренский П.А.  Сочинения в 4-х т. Т.4. Письма с Дальнего Востока и Соловков. М., 1998. – 795 с. 
Франк С.Л. Космическое чувство в поэзии Тютчева // Русская мысль. – Москва, 1913, кн. XI,  

с. 1-31.

Об авторах:

Арутюнов Георгий Георгиевич – к.пед.н., доцент кафедры русского языка МГИМО МИД 
России, секция «Русский язык и литература». Москва. Пр. Вернадского, 76. Научная специ-



198

ЛИТЕРАТУРА

ализация: литературоведение, методика преподавания русской литературы, культура речи, 
русский язык, риторика. E-mail: ruslitmgimo@mail.ru.

Латыева Елена Владимировна – к.филол.н., доцент кафедры русского языка МГИМО МИД 
России, секция «Русский язык и литература». Москва. Пр. Вернадского, 76. Научная специали-
зация: литературоведение, методика преподавания русской литературы, культура речи, рус-
ский язык. E-mail: ruslitmgimo@mail.ru.

Назарова Наталья Евгеньевна – к.филол.н., доцент кафедры русского языка МГИМО МИД 
России, секция «Русский язык и литература». Москва. Пр. Вернадского, 76. Научная специали-
зация: литературоведение, методика преподавания русской литературы, культура речи, рус-
ский язык. E-mail: ruslitmgimo@mail.ru.

VLADIMIR  NABOKOV  AND  F.I. TYUTCHEV: 
DOUBLE  BEING  

George G. Arutyunov, Elena V. Latyeva, Natalia E. Nazarova

Moscow State Institute of International Relations (University) of the Russian Ministry of 
Foreign Affairs. 119454, Russia, Moscow, Vernadsky Avenue, 76.

Abstracts. The article attempts to find common ground between the artistic systems divided by 
a century – the lyrics of the Russian poet and philosopher F. I. Tyutchev and prose of the outstanding 
Russian-American writer V. V. Nabokov. The first part of the article deals with the ideas of domestic 
and foreign researchers of the peculiarity of the Nabokov’s aesthetic system. Nabokov did not write 
a special article and did not publish a single lecture on Tyutchev’s lyrics, although he repeatedly 
turned to the work of the poet, in particular, while teaching in America, left excellent translations 
of his poems into English. The authors of the article show the common perception of life of na-
ture and man for both authors. The inner closeness of Nabokov and Tyutchev is manifested not so 
much in direct statements as indirectly. This is an acknowledgement of the narrator in the General 
Ledger, Nabokov’s Other shores (“Pushkin and Tolstoy, Tyutchev, Gogol stood at the four corners of 
my world”); and accented by the intertextuality in the prose of the author with specific Tyutchen’s 
reminiscences, sometimes shocking-pun (short story “Cloud, lake, tower”); and focusing on the mo-
tifs of memory, gift, abyss (in Schellingian understanding); and Nabokov’s use of the key opposition  
“dream – chaos”, which runs through the entire lyrics of Tyutchev. The second part of the article is de-
voted to the analysis of Tyutchev’s poetry in the light of researches conducted by Russian philosophers 
and literary critics. The article notes the little-known fact that Nabokov and Tyutchev were related in 
kinship. You can find out at what point the kinship of the two great masters of the word crossed by 
reading the article.

Key words: V. V. Nabokov, F. I. Tyutchev, “chaos”, “double being” model, allusions, reminiscences, 
auto-reminiscences, intertextuality, super-text unity, memory motif, literary game

References:

Averin B.V. Nabokov i nabokoviana [Nabokov and Nabokoviana]. Available at: http://nabokov-lit.ru/
nabokov/kritika/averin-nabokov-i-nabokoviana.htm (accessed 15 February 2019) (In Russian).

Aleksandrov V.E. Nabokov i potustoronnost’: metafizika, jetika, jestetika [Nabokov and otherworld: 
metaphysics, ethics, aesthetics] / Translation from English N.A. Anastasieva. Saint-Petersburg, Aletheia, 
1999. 320 p. (In Russian).



199

Г.Г. Арутюнов, Е.В. Латыева, Н.Е. Назарова

Ar’ev A.Ju. Vesti iz vechnosti (O smysle literaturno-filosofskoj pozicii V.V. Nabokova) [News from 
Eternity (On the Meaning of the Literary and Philosophical Position of V. Nabokov)]. V.V. Nabokov: pro et 
contra. Volume 2 / Comp. B.V. Averina, bibliogr. S.A. Antonova. Saint-Petersburg: RHSI, 2001, pp. 169-193 
(Russian way) (In Russian).

Barton D.D. Miry i antimiry Vladimira Nabokova [Worlds and antiworlds of Vladimir Nabokov]. Avail-
able at: http://nabokov-lit.ru/nabokov/kritika/barton-miry-i-antimiry/literaturnyj-kosmolog.htm (ac-
cessed 15 February 2019) (In Russian).

Benua A.N. Dnevnik 1916-1918 godov [Diary of 1916-1918]. Moscow, Zakharov, 2006. 768 p. (Series 
«Biographies and memoirs») (In Russian).

Berkovskij N.Ja. F.I. Tiutchev. Polnoe sobranie stikhotvorenii [F.I. Tyutchev. Complete collection of po-
ems]. Leningrad, Soviet writer, 1987, 448 p. (Library of the poet) (In Russian).

Boid B. Vladimir Nabokov: amerikanskie gody: Biografiia [Vladimir Nabokov: American years: Biogra-
phy] / Transl. from English. Saint-Petersburg, Symposium Publishing House, 2010. 950 p. (In Russian)

Grin H. Mister Nabokov [Mr. Nabokov]. V.V. Nabokov: pro et contra / Comp. B. Averina, M. Malikova, 
A. Dolinina; comments by E. Belodubrovsky, G. Levinton, M.M. Malikova, V. Novikov; bibliography M. 
Malikova. Saint-Petersburg, RHSI, 1997. pp. 202–212 (Russian way) (In Russian).

Ivanov V. Zavety simvolizma [Testaments of Symbolism]. Apollon - Apollo, 1910, no. 8, pp. 5–20 (In 
Russian).

Kirshbaum S. Zametka o stikhotvoreniiakh F.I. Tiutcheva, prislannykh iz Germanii [A note on Tyutchev’s 
poems sent from Germany]. Available at: http://www.ruthenia.ru/leibov_50/S_Kirschbaum.pdf (accessed 
15 February 2019) (In Russian).

Kotov B.S. Gazeta «Rech’» v dni Iiul’skogo krizisa 1914 g. [Newspaper «Rech» in the days of the July 
crisis]. Vestnik MGIMO-Universiteta - Bulletin MGIMO-University, 2014, no. 4 (37). Available at: https://
vestnik.mgimo.ru/jour/article/view/154/154 (accessed 15 February 2019) (In Russian).

Levinton G.A. The Importance of Being Russian ili [or] Les allusions perdues [The Importance of 
Being Russian or [or] Les allusions perdues]. Vladimir Nabokov: Pro et contra. Saint-Petersburg, 1997.  
pp. 308-339, note. pp. 914-917 (In Russian).

Lipovetskii M.N. Russkii postmodernizm. (Ocherki istoricheskoi poetiki): Monografiia. [Russian post-
modernism (Essays on historical poetics): Monograph]. Ekaterinburg, Ural state pedagogical University, 
1997. 317 p. (In Russian).

Nabokov V.V. Amerikanskii period. Sobranie sochinenii v 5 tt. T. 5 [American period. Complete collec-
tion of works in 5 volumes. V. 5] / Transl. from English / Comp. S. Ilyin, A. Kononov. Commentary by S. 
Ilyin, A. Luxembourg. Saint-Petersburg, Symposium, 1999. 704 p. (In Russian).

Nabokov V.V. Interv’iu Olvinu Toffleru mart 1963 [Nabokov V. V. Interview to Alvin Toffler March 
1963]. Nabokov o Nabokove i prochem: Interv’iu, retsenzii, esse [Nabokov on Nabokov and other: Inter-
views, reviews, essays] / Comp., foreword, comment. N.G. Melnikova. Moscow: Publishing House The 
Independent Newspaper, 2002. 704 p. (In Russian).

Nabokov V.V. Lektsii po russkoi literature [Lectures on Russian literature] / Tr. from English / Foreword 
by I. Tolstoy. Moscow, Nezavisimaya Gazeta, 1996. 440 p. (In Russian).

Nabokov V.V. Pis’ma k Vere [Letters to Vera] / article by B. Boyd; commentar. O. Voronina and B. Boyd. 
Moscow, Kolibri, Azbuka-Atticus, 2019. 704 p. (In Russian).

Nabokov V.V. Sobranie sochinenii v 4-kh tt. T. 4 [Complete collection of works in 4 volumes, V.4]. Mos-
cow, Publishing House «Pravda», 1990. 460 p. (In Russian).

Nabokov V.V. Stikhotvoreniia i poemy [Verses and poems] / Comp. preparation. texts and notes. V.S. 
Fedorov; artist V. Norazyan. Kharkov, Folio; Moscow, AST Publishing House LLC, 1997. 592 p. (In Rus-
sian).

Solov’ev V.S. Poeziia F.I. Tiutcheva [Tyutchev’s poetry]. Literaturnaia kritika [Literary criticism]. Mos-
cow, Sovremennik, 1990. pp. 105-121 (In Russian).

Tiutchev F.I. Polnoe sobranie stikhotvorenii [Complete collection of poems]. Leningrad, Soviet writer, 
1987. 447 p. (In Russian).

Florenskii P.A. Sochineniia v 4-kh tt. T.4. Pis’ma s Dal’nego Vostoka i Solovkov [Letters from the Far East 
and Solovki]. Moscow, Thought, 1998. 795 p. (In Russian).



200

ЛИТЕРАТУРА

About the Authors:

George G. Arutyunov – Associate Professor, PhD in Pedagogic Sciences, Associate Professor of 
Russian Language Department MGIMO. Spheres of scientific interests: Russian Language, Culture 
of Speech, Rhetoric, History of Russian Literature, methods of teaching Russian Literature.
E-mail: ruslitmgimo@mail.ru.

Elena V. Latyeva – Associate Professor, PhD in Linguistics, Associate Professor at Russian Language 
and Literature Department MGIMO. Spheres of scientific interests: Russian Language, Culture of 
Speech, History of Russian Literature, methods of teaching Russian Literature.
E-mail: ruslitmgimo@mail.ru.

Natalia E. Nazarova – Associate Professor, PhD in Linguistics, Associate Professor at Russian 
Language and Literature Department MGIMO. Spheres of scientific interests: Russian Language, 
Culture of Speech, History of Russian Literature, methods of teaching Russian Literature.
E-mail: ruslitmgimo@mail.ru.

Frank S.L. Kosmicheskoe chuvstvo v poezii Tiutcheva [Cosmic feeling in Tyutchev’s poetry]. Russkaia 
mysl’ [Russian Thought]. Moscow, 1913, b. XI, pp. 1-31 (In Russian).



201

РЕЦЕНЗИИ

“РУССКИЙ  ДНЕВНИК”  Т. DE  MОНБРИАЛЯ  
И  ФИЛОСОФИЯ  МЕЖДУНАРОДНЫХ  
ОТНОШЕНИЙ
Н.В. Литвак

Московский государственный институт международных отношений (университет) 
МИД Российской Федерации. Россия, 119454, г. Москва, проспект Вернадского 76.

Тьерри де Монбриаль. «Русский дневник 1977 – 2011». Перевод с франц. М., 2019.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-201-207

Весной 2019 г. сре-
ди целой серии 
мероприятий в 

связи с 40-летием Фран-
цузского института 
международных отноше-
ний (Institut français des 
relations internationales, 

IFRI), были и такие, в которых активно 
участвовал МГИМО. Одним из них стала 
презентация русскоязычного издания 
книги основателя и бессменного прези-
дента этой одной из ведущих в своей об-
ласти исследовательской организации 
Тьерри де Монбриаля «Русский дневник. 
1977–2011» (фр. «Journal de Russie. 1977-
2011»)1.

Разного рода мемуары и записки ино-
странных путешественников, посещав-

ших нашу страну, в том числе и француз-
ских дипломатов, достаточно регулярно 
появлялись уже не одно столетие. Редко 
рассчитанные на русского читателя, они, 
прочитанные в подлиннике или в пере-
воде, вызывают разную эмоциональную 
реакцию, но в целом весьма скептически 
рассматриваются в качестве докумен-
тов, откуда можно было бы почерпнуть 
более-менее достоверные факты о рос-
сийской истории и политике. 

Данная книга от них существенно от-
личается. И не только личностью автора 
и близостью к нам во времени описывае-
мых событий, но и актуальностью изло-
женного для современной России, Фран-
ции и мировой политики в целом. Кроме 
этого, книга позволяет по новому взгля-
нуть и на саму философию международ-

* Литвак Николай Витальевич – д.социол.н., профессор МГИМО МИД России.
119454 Россия, Москва, пр. Вернадского 76. E-mail: jourfr@mail.ru.

1	 Тьерри де Монбриаль «Русский дневник. 1977–2011» (фр. «Journal de Russie. 1977-2011»)



202

РЕЦЕНЗИИ

ных отношений, целенаправленно или 
помимо желания автора пронизывающую 
и связывающую и части его текста, и его 
самого с упомянутыми в «Русском днев-
нике» событиями, собеседниками, а те-
перь и его читателями. На примере книги 
Тьерри де Монбриаля «Русский дневник. 
1977-2011» в настоящей рецензии: 

–	 рассмотрены философские  
аспекты исследования современных 
международных отношений; 

–	 показана значимость личности 
исследователя, широты его кругозора 
и владения не только современными 
научными методами, прежде всего, си-
стемным подходом, но и инструментами 
междисциплинарного исследования, не-
обходимыми для такого сложного и ди-
намичного объекта, которым являются 
современные международные отноше-
ния;

–	 демонстрируется квалифициро-
ванное, экспертное состояние учёного, 
которое также является результатом его 
исследовательской деятельности, целе-
направленно осуществляемой в течение 
продолжительных периодов времени  
(в рассматриваемом случае Т. де Монбри-
аля и IFRI, которым он руководит, – более 
40 лет);

–	 выявляется факт, что весь ис-
пользуемый в книге теоретический ин-
струментарий особенно эффективен при 
правильно организованной и активной 
эмпирической работе: 

а)	 как можно более непосредствен-
ном сборе первичной информации; 

б)	 её фиксации в специальном, ин-
формационном дневнике; 

в)	 её обработке, включая исследо-
вание субъективных впечатлений и син-
тез обобщений, основных характеристик 
ситуаций, ведущих факторов их динами-
ки или стагнации, вариантов прогноза; 

–	 делается вывод, что эффектив-
ность так организованной научной ра-
боты проявляется в политическом и 
общественном, гуманитарном влиянии 
исследователей и результатов их на-
учной деятельности, в частности, – IFRI 
и МГИМО, – на состояние российско-
французских отношений.

«Мера»

Современные международные отно-
шения формируются многочисленны-
ми и разнообразными акторами (около 
двухсот государств, множество межго-
сударственных и неправительственных 
коммерческих и некоммерческих орга-
низаций, миллиарды физических лиц, 
всё активнее общающихся посредством 
стремительно развивающихся электрон-
ных средств коммуникации и переме-
щающихся через государственные гра-
ницы). Всё это многообразие акторов, 
их действий, отношений между ними, а 
также и их совокупность, как целое, ис-
следуется людьми, учёными, ввиду слож-
ности такого объекта исследования, не-
обходимо нуждающимися в подходах 
и инструментах междисциплинарного 
характера. А такими специалистами не 
рождаются, но становятся. Одним из 
них является автор рассматриваемого 
«Дневника» де Монбриаль: он выпуск-
ник Политехнической школы – одного из 
лучших вузов Франции и мира, дающего 
первоклассное образование, основанное 
на естественных науках и математике, 
тесно связанного с французским госу-
дарством, включая министерство обо-
роны, и крупным высокотехнологичным  
бизнесом. 

Математика и рационализм в целом – 
специфические, сильные черты любого её 
выпускника и, конечно же, де Монбриаля. 
Именно такому человеку, причём, весьма 
молодому (хотя уже преподающему эко-
номику во всё той же Политехнической 
школе), министр иностранных дел и по-
ручил в 1974 г. создать новое, особое под-
разделение – Центр анализа и прогноза, 
ЦАП (Centre d’analyse et de prévision, CAP). 
Его задачей было определено не выпол-
нение стандартных для министерства 
функций, а совершенно новое дело – ис-
следование международных отношений 
как некоего целого объекта. 

Нельзя сказать, что никто ранее не 
рассматривал их как систему. Но ЦАП, 
во-первых, был создан именно для это-
го на стыке фундаментальной науки и 
практики (МИД); во-вторых, ЦАП появ-



203

Н.В. Литвак

ляется как междисциплинарный инстру-
мент: его возглавил профессор экономи-
ки, а экспертами, помимо дипломатов, 
были приглашены специалисты целого 
ряда ведомств, включая военное. После 
успешного опыта организации и руко-
водства ЦАП МИД, в 1979 г. де Монбри-
аль создаёт уже собственную, негосудар-
ственную исследовательскую структуру, 
Французский институт международных 
отношений. 

И эти два события весьма характерны 
для Франции с её особым отношением 
к науке, научной дипломатии, филосо-
фии, также как и показательны с точки 
зрения обоснованности, доказательно-
сти и эвристичности древних философ-
ских максим2 [Шестопал, Литвак, 2016]. 
В частности, человек как «мера всех ве-
щей», в данном случае означает понима-
ние министром (М. Жобером), опытным 
политиком, только что назначенным на 
свою новую должность, что успех тради-
ционно консервативного МИД в новых 
условиях зависит от новых подходов. 
Ими же могут обладать новые люди, на-
целенные на открытое, не стереотипное 
восприятие нового состояния мира (в ту 
эпоху двухполярного, в котором Фран-
ция и другие европейские колониальные 
державы потеряли своё недавнее могу-
щество). 

При этом совокупность характери-
стик любого человека и потому, конечно, 
и исследователя, его способы наблюде-
ния, знания и оценки, то есть та самая 
«мера», посредством которой он воспри-
нимает мир и самого себя, величина не 
постоянная. Учёный отдаёт себе отчёт 
в этом и старается учитывать этот фак-
тор, что не всегда просто. Зато развитие 
этой «меры» может способствовать по-
лучению новых важных результатов. 

Интересно, что академик А.В. Торкунов 
в предисловии к «Русскому дневнику» 
выделил именно это обстоятельство, от-
метив, что «автор меняется со временем, 
и со временем меняется глубина понима-
ния им России»3.

И действительно, просматривая пред-
ставленные записи де Монбриаля о Рос-
сии, можно заметить, как от начального, 
весьма мрачного впечатления обычного 
путешественника от увиденной обыден-
ной действительности, он переходит к 
замечаниям аналитика, учёного о том, 
что ведь политика Франции всегда на-
ходилась под влиянием России и демон-
стрируемом постепенном очаровании 
интеллектуала русской культурой и её 
людьми.

Системность

Человек вообще, а также исследова-
тель, всегда мыслит и действует субъ-
ективно, хотя в последнем случае – пы-
таясь целенаправленно работать над 
своей «мерой», посредством которой он 
воспринимает окружающий мир и само 
это его восприятие. Тем не менее, про-
блема познания остаётся сложной, как 
и на заре науки, когда она только нача-
ла формулироваться4. Конечно, сегодня 
международные отношения привычно 
рассматриваются как объективная ре-
альность, но так было не всегда, тем 
более, что мы ведь говорим о проблеме 
понимания этой реальности. Философия, 
как наука вообще, от которой постепен-
но отделились специальные науки, углу-
бившиеся в анализ своих специальных, 
узких предметов исследования, не утеря-
ла, тем не менее, своего значения в силу 
оставшегося только у неё подхода – рас-
сматривать любой предмет (и тем более 

2	 Шестопал А.В., Литвак Н.В. Научная дипломатия. Опыт современной Франции // Вестник МГИМО (У). 
2016. № 5. С.106-114.

3	 Т. де Монбриаль. Указ. раб. С.8.
4	 «Может быть, тебе и относительно вещей всё представляется так же, а именно, что сущности вещей 

для каждого человека особые, по слову Протагора, утверждающего, что «мера всех вещей – человек», 
и, следовательно, какими мне представляются вещи, такими они и будут для меня, а какими тебе, та-
кими они будут для тебя? Или ты полагаешь, что сущность вещей составляет некую прочную основу 
их самих?» (Платон. Собрание сочинений: в 4 т. Т. 1. М.: Мысль, 1990. С. 616). 



204

РЕЦЕНЗИИ

всё целиком) комплексно, со всех сторон 
и в самом широком контексте. 

Специальные науки только посте-
пенно приближаются к этому подходу 
после своего анализа, в силу необходи-
мости учитывать многие факторы, их 
взаимовлияние, изучать предметы в ди-
намике, то есть одним словом – как си-
стемы. Эта самая системность является 
неотъемлемым качеством деятельности 
де Монбриаля. «Русский дневник» – не 
первая его книга на русском языке (и ко 
всем трём имеет отношение МГИМО, при 
самом активном участии которого они 
были переведены и изданы). 

Особо следует отметить крупное тео-
ретическое произведение «Действие и 
система мира», в котором изложена весь-
ма оригинальная, авторская теория со-
временных международных отношений, 
основанная на подходе к ним именно как 
к системе (и которую, возможно, и по 
этой причине, перевёл наш мгимовский 
философ В.М. Володин). Причём, дело, 
конечно, не в названии, а в существе под-
хода и содержания этой теории (которую 
мы рекомендуем для знакомства с целью, 
как минимум, расширения теоретическо-
го кругозора в данной области). Кроме 
того, автор явно демонстрирует фило-
софский подход в исследовании между-
народной проблематики, обращаясь не 
только к интересам, но и к ценностям. 

Необходимо отметить «системность», 
целостность и самого автора – уже упо-
минавшиеся 40 лет только ИФРИ – это 
очень много, и ещё больше де Монбриаль 
занимается международной аналитикой 
и политикой, в которую он пришёл из 
экономики с хорошим знанием матема-
тики, философии, логики, методов науч-
ного исследования. В результате, у него и 
получается то самое системное видение, 
позволяющее, например, при всей евро- и, 
конечно, франкоцентричности, отдавать 
себе отчёт, что «на протяжении несколь-
ких десятилетий Советский Союз факти-
чески был важным игроком во внутрен-

ней политике Франции»5. И актуальность 
этого знания состоит как раз в системном 
понимании международных отношений, 
когда вместо уже несуществующего СССР 
с той или иной эффективностью действу-
ют уже другие игроки.

Понимая необходимость сбора эмпи-
рического материала и получения раз-
личной, в том числе научной информа-
ции по этой проблематике, президент 
ИФРИ организует регулярные, систем-
ные семинары и конференции сначала с 
ИМЭМО, а затем и с МГИМО, налаживая 
через экспертное сообщество ещё один 
канал политического диалога России с 
Францией и даже евроатлантическим 
сообществом. Следующим крупным ша-
гом стало учреждение в 2008 г. Всемир-
ной политической конференции (World 
Policy Conference,WPC) – ежегодного фо-
рума высокого экспертного и политико-
экономического уровня по проблемам 
управления процессами всемирного мас-
штаба. Де Монбриаль определяет её мис-
сию следующим образом: «Внести свой 
вклад в продвижение более открытого, 
процветающего и справедливого мира… 
Это требует постоянных усилий для по-
нимания реальности действующих сил и 
их взаимодействия, а также для поисков 
мирной организации межгосударствен-
ных отношений на всех уровнях при ува-
жении культуры и фундаментальных ин-
тересов каждой нации»6.

Все эти задачи – непростые, даже 
если ими занимаются ведущие на сегод-
няшний день учёные. С одной стороны, 
их квалификация, методы, «мера», по-
зволяют делать важные, обоснованные 
прогнозы (дело чрезвычайно сложное в 
гуманитарных науках на их современном 
этапе существования), которые принци-
пиально отличаются от пусть и полез-
ных, но всё же только постфактум объ-
яснений ошибок и неудач. В частности, 
«Русский дневник» полон интересными 
политологическими, социологическими, 
экономическими замечаниями: 

5	 Т. де Монбриаль. Указ. раб. С. 11.
6	 World Policy Conference. 11 Édition, 26-28 Oct. 2018, Rabat, Maroc. 131 p.



205

Н.В. Литвак

–	 в 1990 г.: встречаясь с одним 
из заместителей министра, «молодого 
и блестящего руководителя», де Мон-
бриаль замечает, что «министр, воз-
можно, и выдающийся человек, но за-
меститель у него никакой. Разве можно 
с такими людьми рассчитывать на успех 
реформ?»7;

–	 в 1991 г.: «В техническом плане 
также понятно, что СССР много потеряет, 
если переориентирует высокотехноло-
гичное производство на выпуск товаров 
с низкой добавочной стоимостью и нач-
нёт, как здесь говорят без особой мета-
форичности, вместо ракет выпускать ка-
стрюли. И опять нет чёткого понимания, 
как нужно действовать»8;

–	 в 2004 г.: (в полемике с россий-
ским олигархом) «Я настаиваю также на 
необходимости воспрепятствовать краху 
системы образования и науки»9. 

Но, с другой стороны, ключевым, на 
наш взгляд, выводом, текущей оценкой 
как сложности такого предмета исследо-
вания, как международные отношения 
и политика вообще, так и нынешнего 
состояния занимающихся им наук, яв-
ляется указание де Монбриаля на часто 
игнорируемый факт: «Никто не мог пред-
положить, что советская система рухнет 
в 1989-1991 годах»10. И это напоминание 
всем тем, кто выступал и продолжает вы-
ступать с безапелляционными прогноза-
ми, а затем делает вид, что ничего такого 
не говорил или может объяснить, почему 
всё пошло не так.

В этой связи и заслуживает наблюде-
ния и осмысления то, что после распада 
СССР все вновь образованные государ-
ства занялись, прежде всего, своими су-
веренитетами и попытками построения 
самостоятельной жизни, а вот президент 
ИФРИ продолжил посещать, наряду с 
Россией, и бывшие советские респу-
блики и писать о них в общем «Русском 

дневнике». Он ощущает в этой связи, 
очевидно, не только историческую, но 
и перспективную взаимосвязь. Пусть 
она принимает и ещё примет другой, 
чем прежде, характер и очертания (и мы 
ведь теперь наблюдаем процесс форми-
рования ЕАЭС, которое включает не все 
республики бывшего СССР, но при этом 
и другие страны, в него не входившие), 
игнорировать её было бы неправильно. 
Наконец, обобщающим и, пожалуй, эв-
ристическим замечанием де Монбриаля 
является его обращение к Западной Ев-
ропе ещё в 1991 г., но которое критиче-
ски важно и для России: «Не будем наи-
вно и лицемерно полагать, что лучший 
из миров вдруг возникнет на обломках 
рухнувшего коммунизма»11.

Ещё одной крупной инициативой для 
развития отношений между Парижем 
и Москвой, в которой автор «Русского 
дневника» сегодня принимает активное 
участие, стало учреждение на основе до-
говорённости 29 мая 2017 г. президен-
та Российской Федерации В.В. Путина с 
президентом Французской Республики 
Э. Макроном «Трианонского диалога» –  
нового формата общения представите-
лей гражданских обществ двух стран, 
сопредседателем российской части 
Координационного совета которого с 
российской стороны является ректор 
МГИМО, академик А.В. Торкунов. Без со-
мнения, активность протагонистов это-
го процесса заслуживает самого внима-
тельного отношения.

Дневник

В предыдущих разделах данной ста-
тьи были рассмотрены некоторые каче-
ства исследователей современных меж-
дународных отношений, их объективная 
и субъективная «мера» изучаемого пред-
мета (но также и себя самого), и основной 

7	 Т де Монбриаль. Указ. раб. С.107.
8	 Там же, с. 119.
9	 Там же, с. 306.
10	 Т. де Монбриаль. Указ. раб. С. 13.
11	 Там же, с. 148.



206

РЕЦЕНЗИИ

продуктивный сегодня подход к предме-
ту – системность. Теперь обратимся к ин-
струменту такого изучения и промежу-
точному, но необходимому, результату 
всякого исследования – дневнику. Как и 
подобает французскому интеллектуалу, 
де Монбриаль иронично советует вести 
дневник тем, кто собрался заняться «пи-
сательством». 

Однако, его собственный дневник 
свидетельствует совершенно о дру-
гом – о необходимости планомерной,  
профессиональной работы любого, кто 
занимается наукой, информацией и ком-
муникацией, тем более внешнеполити-
ческой. Планомерной потому, что каждая 
встреча, впечатления о ней и последую-
щие размышления, не будучи зафиксиро-
ванными, обязательно вытесняются из 
памяти другими событиями и мыслями. 
Профессиональной потому, что инфор-
мационный дневник только похож на 
дневник, предназначенный для записей 
о личных переживаниях. У де Монбриаля 
похож он, например, и тем, что фиксирует 
обилие встреч, причём не только перего-
воров, но и застолий, а также и культур-
ных мероприятий. Однако это не должно 
вводить в заблуждение относительно 
характера деятельности дипломата, по-
литика и, тем более, учёного. Напротив, 
следует обратить внимание, насколько 
обеды и ужины являются важным ин-
струментом общения, установления кон-
такта и, если получится, доверительных 
связей и обмена информацией. 

При этом, их же формат затрудняет 
фиксирование информации и тем бо-
лее размышление над ней. Уже в пре-
дисловии автор отмечает силу примера 
по сравнению с любыми (разговорами) 
о ценностях. И вот его книга – настоя-
щий информационный дневник про-
фессионального дипломата, политика 
и учёного (с оговоркой, что, несмотря 
на уверения автора, что в начале он не 
делал пространных записей, речь идёт, 
конечно, только о тех записях, которые 
он счёл возможным опубликовать). Поэ-

тому знакомство с ним и, главное, с его 
методологией будет полезно как тем, кто 
стремится заняться такой же деятельно-
стью, учится для этого, так и тем, кто уже 
ею занимается – для лучшего понимания 
своих партнёров и/или противников и 
себя самого. 

Следует обратить внимание на то, что 
и как фиксирует автор, что означает фик-
сируемое им для характеристики его со-
беседников и их позиций. Де Монбриаль, 
кстати, делает обобщающие выводы, 
выделяя, как правило, одну какую-либо 
специфическую черту относительно не 
только русских собеседников, но и своих 
французских коллег. Оказываются важ-
ными самоконтроль, поведение, манера 
держаться и говорить, что не только от-
мечается, но и обсуждается, в том числе 
с коллегами, то есть является стандарт-
ным пунктом наблюдения за человеком, 
входит в его общую характеристику как 
личности и политика. 

Вообще, весь «Русский дневник» так 
наполнен интересными идеями по пово-
ду производства, использования и «жиз-
ни» информации, а также и коммуника-
ции. Как представляется, заслуживает 
отдельного размышления и  эта, каза-
лось бы, узкая тема. Приведём в этой свя-
зи только одно его обобщающее выска-
зывание, которое полезно иметь в виду 
как студентам, горящим энтузиазмом 
совершить переворот в международных 
отношениях, так и прагматичным прак-
тическим работникам: «С годами будет 
пролит свет на истинное развитие со-
бытий. Только произойдёт это слишком 
поздно и не сможет повлиять на ход ве-
щей, который определяется под влияни-
ем информации, всегда фрагментарной и 
полной неточностей, а зачастую являю-
щейся результатом подлога»12. 

Интересно отметить в этой связи 
многие важные параллели в работе с 
информацией, проявляющиеся при об-
ращении, в частности, к деятельности 
замечательного русского дипломата, 
представлявшего Россию в Оттоманской 

12	 Т де Монбриаль. Указ. раб. С. 140.



207

Н.В. Литвак

империи К.Н. Леонтьева (1831-1891 гг.), 
наследие которого тщательно изучается 
в МГИМО13. Докладные Леонтьева, вы-
деляемые из общей массы министром  
А.М. Горчаковым, обладали глубиной 
понимания происходящего, которой их 
составитель достигал посредством ши-
роты своих знаний и силы воображения. 
Именно они позволяли дипломату пред-
ставлять себе картину происходящего в 
целом и информировать об этом  Мини-
стерство  иностранных дел14. 

Автор же «Русского дневника» – не-
утомимый путешественник, дипломат, 
политик, учёный-академик и организа-
тор науки, друг МГИМО и России Тьер-
ри де Монбриаль представил публике 
и профессиональному сообществу свой 
очередной важный труд для изучения и, 
главным образом, как прикладного, так 
и теоретического осмысления между-
народных отношений и деятельности 
специалистов-международников.

13	 Константин Николаевич Леонтьев. Записки и донесения / Сост. К.М. Долгов. Вступ. ст. академика РАН 
А.В. Торкунова, профессора К.М. Долгова. М.: МГИМО-Университет, 2013. 560 c.

14	 Литвак Н.В. К методологии дипломатической переписки: анализ донесений К.Н. Леонтьева // ПОЛИС. 
Политические исследования. 2014. №4. С.166-170.



208

РЕЦЕНЗИИ

 «ЖИВИТЕ  В  ДОМЕ  –  И  НЕ  РУХНЕТ  ДОМ»
М.М. Одесская

Российский государственный гуманитарный университет.
125267, Москва, Миусская площадь, д.6, к.1-7.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-208-211

Возможно, носталь-
гия по целостности 
дома, в котором нет 

распрей, дома, дающего 
защиту и уверенность 
в завтрашнем дне, под-
вигла Евгения Кожокина, 
историка, политолога, 

доктора исторических наук, проректора 
МГИМО, к созданию больших докумен-
тальных фильмов о народах бывшего 
СССР и явно состоявшегося режиссера. 
В фильмах «Русские и грузины» (2016) и 
«Исмаил и его люди» (2018) он обраща-
ется к острой и наболевшей теме. Дом 
рухнул – а как живут люди, населявшие 
его в течение семидесяти лет, – грузины, 
крымские татары? И как живём с ними 
мы – русские?

Очевидно, режиссёром задумана 
своего рода документальная эпопея, 
повествующая не о войне, а о хрупком 
мире на территории бывшего СССР. Ког-
да смотришь фильмы Кожокина, не ис-
пытываешь тревоги: национальные, 
государственные конфликты остаются 
за кадром. Фильмы Евгения Кожоки-

на о межкультурном взаимодействии 
народов, о людях, увлечённых сво-
им делом, творческих, созидающих.  
В фильме «Русские и грузины» режиссёр-
документалист встречается с русскими, 
живущими в Грузии и грузинами, живу-
щими в России. 

Кто те немногочисленные русские, 
которые остались в Грузии, пережив 
тяжёлые времена экономического и по-
литического кризиса, войну, одну и вто-
рую? Их совсем немного – около пятиде-
сяти тысяч. Эти люди не в политике и не 
в бизнесе, они связаны с вечными ценно-
стями – искусством, просвещением. Олег 
Тимченко – русский по происхождению, 
художник – всю жизнь живёт в Грузии. 
Он не может разлюбить «землю, с кото-
рою вместе мёрз» в те времена, когда в 
Грузии не было света, тепла, когда дру-
зья собирались вместе при свете кероси-
новых ламп, при свечах. Признаётся он в 
любви в своих стихах, перефразирующих 
Пушкина, и к «стране снегов, стране не-
тронутого детства», «где на часах стоят 
в пыли былинные богатыри». Художник 
с трагическим мироощущением, Олег 

* Одесская Маргарита Моисеевна – д.филол.н., профессор Центра обучения русскому язы-
ку как иностранному Российского государственного гуманитарного университета, автор бо-
лее 50 научных работ.



209

М.М. Одесская

Тимченко, раздираемый сомнениями, 
не теряет веру: на одной из его картин 
ангел-хранитель витает над толпой лю-
дей, чьи лица искажены гримасами кри-
ка, страдания, мольбы. 

В самом начале фильма искусство-
вед Алексей Лидов говорит о том, что у 
русских и грузин очень похожее миро-
восприятие и сформировано оно визан-
тийской идентичностью, православием. 
И грузинская, и русская земля щедра 
талантами. И эти две культуры словно 
срослись. В фильме Евгения Кожокина 
русский священник отец Фёдор, настоя-
тель храма Святого Георгия, что в Москве 
на Большой Грузинской. Его прихожане – 
грузины, и чтобы вести службу на языке 
своей паствы, он учит грузинский язык.  
Автандил, родом из Гурии, живёт в Мо-
скве и заходит помолиться в  обычную 
русскую православную церкви. 

Русские дети Степановы ходят в гру-
зинскую школу и учат там русский язык, 
оба языка стали для них одинаково род-
ными, и они мечтают поехать в Россию, 
в город Читу, откуда родом их отец. Ког-
да смотришь фильм, то снова и снова 
вспоминаешь о том, что «рукописи не 
горят», и слово вечно, оно передаётся из 
уст в уста. Как святыню берегут и хранят 
грузинские филологи-русисты наследие 
русской литературы. После закрытия ка-
федры русистики филологического фа-
культета свою любовь к слову, к русской 
литературе грузинский преподаватель 
Ольга передаёт своим соотечественни-
кам, детям, школьникам. Она гордится 
тем, что в современной Грузии молодые 
люди читают и знают русских писателей, 
особенно Достоевского. И пусть теперь 
уже многие читают не в оригинале, а по-
грузински, но главное, что по-прежнему 
читают и любят русскую литературу.

Свободная (непринудительная) и бес-
корыстная память о культуре, ставшей 
волею судеб «чужой», – это своего рода 
проверка на нравственную зрелость. 
Выпускница Абхазского государствен-
ного университета Фати говорит, что 
приехала в Москву  по благословлению 
своего духовного отца, чтобы препода-
вать грузинский язык. И ученики у неё 

самые разные, три категории учеников: 
русские грузины, желающие лучше по-
нять свои корни, грузины, готовящиеся 
к поступлению в вузы, а также русские, 
интересующиеся грузинским языком и 
культурой.

Для русских интеллектуалов история 
культуры, научной мысли XX века зияла 
бы пустотой без трудов русскоязычного 
грузинского философа Мераба Мамар-
дашвили, живой голос которого звучит 
в завершающем эпизоде фильма. Шести-
десятник, сформировавшийся в СССР на 
пересечении двух культур – грузинской 
и русской, – М.К. Мамардашвили был не 
только частью той эпохи, не только соз-
давал её, но и опередил её. Немало твор-
цов, созидателей той ушедшей эпохи сре-
ди грузин, их имена бесконечно дороги 
всем живущим в России: Булат Окуджава, 
Георгий Товстоногов, Тенгиз Абуладзе, 
Георгий Данелия, Отар Иоселиани…

Чего же ищут в Грузии, маленькой 
стране на Кавказе, до которой рукой по-
дать, а теперь, для российских граждан, 
слава Богу, и визы не нужны, одиночные 
паломники из России? Странствуя в по-
исках своего творческого пространства 
по миру, москвичка Соня – в прошлом 
банковский работник, обрела дом и по-
няла, что может выразить себя только 
в Грузии, где нашла того единственного 
Мастера, Ираклия, который обучил её ис-
кусству и ремеслу шить обувь. А вот ху-
дожник из Грузии, сначала из любопыт-
ства приехавший в Москву, понял, что 
его квартирка-мастерская – это един-
ственное место, где он может творить, 
забывая обо всём – политике, войнах.

Слушая этих людей и всматриваясь 
в их одухотворённые лица, понимаешь, 
как условны и никчемны воздвигаемые 
политиками, государствами границы. 
Разделять – резать по живому. И пример 
тому московская художница-дизайнер, 
у которой мама – русская, а папа грузин. 
Она шутит: если закрыть верхнюю часть 
её лица, то русские родственники вос-
клицают, что она вылитая мать, а гру-
зинской родне, наоборот, приходится 
закрывать нижнюю часть её лица, чтобы 
узнать в ней черты Зурико.



210

РЕЦЕНЗИИ

Пронзительно красиво звучит флейта 
в этом фильме о людях-творцах – русских 
и грузинах, ищущих своё место на земле, 
дарованной нам, временным пришель-
цам, для созидания, творческого само-
выражения.

Название фильма «Исмаил и его 
люди» настраивает на рассказ о бан-
дитах или террористах. Но в фильме  
Е. Кожокина – совсем не так. Это фильм 
о крымских татарах, народе, издавна 
заселявшем территорию полуострова 
Крым и о выдающемся мыслителе и про-
светителе Исмаиле Гаспринском, жив-
шем в XIX веке. Крымские татары – на-
род со сложным этногенезом, древней 
культурой. И режиссёр знакомит нас с 
жизнью современных мирных людей 
помнящих и любящих свою историю,  
традиции.

С первых кадров фильма мы словно 
попадаем в восточную сказку. Негой и 
благодатью дышит земля некогда Крым-
ского ханства, расположившегося на 
морском побережье, окружённого гора-
ми, степями. Ещё поныне дышит нега:

В пустых покоях и садах;
Играют воды, рдеют розы,
И вьются виноградны лозы,
И злато блещет на стенах.
Восточная красавица бродит среди 

садов с арками; проносится табун граци-
озных коней; покоем веет от старинного 
дворца. Перед нами невысокое здание с 
минаретами, резным орнаментом, ажур-
ными решётками на окнах, лёгкими ар-
ками и восточными двориками. Ханский 
дворец, единственный в мире памятник 
чингизидов. Загадочная, с нотками тра-
гизма, музыка на контрасте, то протяж-
ная, то ритмичная, задаёт интонацию 
повествованию, в котором встречаются 
настоящее и прошлое крымских татар. В 
ритме неспешной беседы ведёт рассказ 
Евгений Кожокин. В его рассказе «сквозь 
повседневность проглядывает веч-
ность»: документальные фото из исто-
рии жизни крымских татар перемежают-
ся с монологами наших современников, 
представителей разных профессий этого 
немногочисленного народа, помнящего 
и любящего свою историю, уважающего 

свою религию, почитающего культуру, 
хранящего память о тех, кто участвовал 
в создании культуры, образования.

Документальная киноповесть со-
стоит из трёх новелл, и все три повести 
скреплены образом Исмаила Гаспринско- 
го – самого крупного и известного крым-
ско – татарского просветителя. Его вы-
сказывания звучат на протяжении всего 
фильма. Первая новелла «Околдованные 
историей» о хранителях истории и тра-
диций своего народа. Аким, создатель 
частного музея, энтузиаст, влюблённый 
в старину, собрал огромную коллекцию 
вещей – свидетелей сменяющих  друг 
друга эпох. В музее Акима хранятся пред-
меты быта народа, некогда населявшего 
крымскую землю, – греческие, римские, 
ханские – свистульки, амфоры, чаши, в 
которых давили виноград, древнее ору-
жие, монеты, украшения, надгробные 
доски с эпитафиями, а рядом – патефон, 
портрет Ленина, каска со свастикой…

Руководитель археологической экс-
педиции Эмиль Сейдалиев высоко оце-
нивает коллекцию Акима, его беско-
рыстный интерес к истории народа, но 
считает, что музейные экспонаты нуж-
даются в систематизации и описании, 
введении в научный оборот. Археоло-
гическая группа студентов Инженерно-
педагогического университета, которой 
руководит Эмиль, ведёт раскопки на 
территории Старого Крыма. Студенты 
изучают не только историю и археоло-
гию, но также крымско-татарский язык 
наравне с русским и английским.

Национальные традиции хранит ху-
дожник Мамут Чурлу, изучая и воспроиз-
водя в своих работах народный орнамент, 
узоры. А выпускница медицинского кол-
леджа Алиме танцует народные танцы, 
потому что в них она чувствует душу на-
рода. Девушка мечтает увидеть свою ро-
дину Крым цветущей и радостной землёй 
счастливых людей. Чем живут сегодняш-
ние крымские татары? Об этом – новел-
ла «Повседневность вечности». Издавна 
в крымских степях разводили лошадей. 
А современный предприниматель Алим, 
коневод, у которого большой табун ло-
шадей, по какой-то неведомой причине 



211

М.М. Одесская

мечтает прочитать собрание сочинений 
американского писателя – мистика и эзо-
терика Карлоса Кастанеды. 

Мехти Исламов – художник-ювелир, 
он возрождает традиции древнего 
крымско-татарского ремесла и искусства 
филиграни. Те, кто хранит народные тра-
диции, знает своих национальных героев. 
Мехти вспоминает о Гаспринском, кото-
рого считает  выдающимся просветите-
лем, реформатором письменности, мето-
дики преподавания, Учителем учителей, 
создавшем методы правильной адапта-
ции мусульман, живших в Российской 
империи. Гаспринский созвал первый 
съезд мусульман России, который имел 
огромное значение для всех мусульман, 
так как это был первый съезд подобного 
рода в исламском мире.

Гаспринский верил в то, что мусуль-
манство, воспитанное в традициях рус-
ской культуры, рано или поздно встанет 
во главе умственного развития и ци-
вилизации остального мусульманства. 
Цивилизованному мирному сосущество-
ванию народов учил Гаспринский. И за-
меститель муфтия Крыма Асадулла Баи-
ров горд тем, что его соотечественники 
мусульмане достойно вышли из недавне-
го крымского конфликта. В этом заслуга, 
по его словам, всех жителей Крыма – хри-
стиан и мусульман, славян и татар. 

Третья новелла «Учитель учителей» – 
о тех, кто продолжает дело Гаспринского 
в образовании, издательской деятельно-
сти, культуре. Бекир Мамутов – главный 
редактор газеты « Крым» – уверен в том, 
что великое будущее идей Гаспринского 
предсказал ещё Нострадамус. Но когда 
сам он был студентом, упоминать имя 
выдающегося просветителя не рекомен-
довалось даже в курсовой работе, так как 

он считался буржуазным националистом, 
и имя его в советское время не было реа-
билитировано. Президент Инженерно-
педагогического университета Февзи 
Якубов уверен, что Крым будет таким, 
каким будет Россия. И он критикует се-
годняшнюю Россию за то, что в стране 
господствует бюрократия – в медицине, 
в образовании. 

Публицист Айдер Эмиров, создатель 
библиотеки Гаспринского, издатель га-
зеты «Полуостров» рассказывает о том, 
как, следуя заветам крымско-татарского 
просветителя, способствовал своею га-
зетой тому, чтобы подогреваемые с двух 
сторон – татарской и русской – междуу-
собицы не переросли в серьёзный кон-
фликт. Эльмира Абибулаева – директор 
музея Исмаила Гаспринского – репатри-
антка из Узбекистана, вернулась на ро-
дину предков, где, по рассказам бабушки, 
и яблоки слаще, и вода другая, и воздух 
другой… 

Хотя Эльмира, воспитанная в му-
сульманской семье, против того, чтобы 
называть какого бы то ни было, кроме 
Всевышнего, великим, она служит увеко-
вечиванию памяти о Гаспринском в Кры-
му. Ее любимое изречение Гаспринско-
го: «Если ты хочешь сделать что-то для 
своего народа, начни с доступного тебе». 
Эльмира уверена, что будущее у Крыма 
светлое и очень хорошее. Оптимистичны 
последние слова Эльмиры, оптимистич-
ны и последние кадры фильма: на них 
мы видим гигантскую стройку. «И ска-
зали они: построим себе город и башню, 
высотою до небес…» (Быт. 11:4).

Очевидно, в сотворчестве, созидании 
и видит путь к самопознанию, понима-
нию друг друга автор фильмов, мечтаю-
щий о гармоничном красивом мире.



212

РЕЦЕНЗИИ

ФЕЛИПЕ VI – КОРОЛЬ ДЛЯ ВСЕХ ИСПАНЦЕВ
Н.Е. Аникеева* 

Московский государственный институт международных отношений (университет) 
МИД Российской Федерации. Россия, 119454, г. Москва, проспект Вернадского 76.

Мартинес-Форнес А. Фелипе VI. Король для сегодняшней Испании. / Мартинес-
Форнес А./ Эспаса либроз. Барселона ,2017.- 239 с.
Martinez-Fornes Almudena. Felipe VI. Un rey para la Espana de hoy. Espasa Libros. 
Barcelona. 2017.-239 р.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-212-214

Книга А. Мартинес-
Форнес под назва-
нием «Король для 

сегодняшней Испании» 
посвящена биографии 
короля Испании Фелипе 
VI, вступившего  на ис-
панский престол 19 июня 

2014 г., после отречения его отца Хуана 
Карлоса I. 30 января 2019 г. Фелипе VI 
исполнился 51 год. А годом ранее в Бар-
селоне вышло в свет рецензируемое из-
дание, которое подготовлено известной 
испанской журналисткой А. Мартинес-
Форнес. Эта книга посвящена 50-летнему 
юбилею короля Испании. 

Фелипе VI родился 30 января 1968 г. 
в Мадриде, когда у власти в стране на-
ходился диктатор Франсиско Франко. 
В июле 1969 г. наследником испанско-
го престола был назначен Хуан Карлос. 

После смерти Франко 22 ноября 1975 г. 
Хуан Карлос I был провозглашён коро-
лём Испании, а инфант Фелипе получил 
титул наследного принца Астурийского, 
принца Жиронского и Вианского. Его Ве-
личество Хуан Карлос I родился 5 янва-
ря 1938 г. в Риме, куда вынуждена была 
переселиться испанская королевская се-
мья в 1931 г., после установления в Испа-
нии республиканского строя. Отец Хуана 
Карлоса, Хуан де Бурбон и Баттенберг, 
граф Барселоны, был сыном Альфонсо 
ХIII, короля Испании, лишённого пре-
стола республиканцами. Мать Хуана Кар-
лоса – Мария де лас Мерседес Бурбон и  
Орлеанс. 

Впервые Испанию Хуан Карлос посе-
тил в 1948 г. После долгих переговоров 
с правившим тогда диктатором Франко 
его отправили сначала в Сан-Себастьян, 
потом в Мадрид – в колледж, а после его 

* Аникеева Наталья Евгеньевна – д.ист.н.,профессор кафедры истории и политики стран 
Европы и Америки МГИМО МИД России.



213

Н.Е. Аникеева

окончания – в армию. Получив военное 
образование, в 1961 г. Хуан Карлос учил-
ся в мадридском университете Комплу-
тенсе, где изучал конституционное, меж-
дународное, экономическое и налоговое 
право. 14 мая 1962 г. он женился на гре-
ческой принцессе Софии. У них родились 
трое детей – дочери Елена, Кристина и 
сын  Фелипе, наследник испанского пре-
стола. В 1974 г., во время болезни Фран-
ко, вся полнота власти перешла к Хуану 
Карлосу. 20 октября 1975 г. диктатор 
скончался. 22 ноября 1975 г. парламент 
утвердил Хуана Карлоса I королём Испа-
нии. 

В этот же день он произнёс свою пер-
вую тронную речь, в которой пообещал 
быть «королём всех испанцев» и быть 
монархом в «свободном и современном 
обществе». Незамедлительно он начал 
проводить реформы. 15 июня 1977 г. 
были проведены первые демократиче-
ские парламентские выборы, а через год 
принята новая конституция страны. Осо-
бого внимания заслуживает событие, ко-
торое связано с важной ролью, которую 
сыграл Хуана Карлоса I в 1981 г. в предот-
вращении попытки военного переворота, 
предпринятую сторонниками франкиз-
ма. Будучи Верховным главнокомандую-
щим испанской армии, он выступил по 
телевидению с обращением к испанцам с 
призывом поддержать демократические 
реформы и дать отпор консервативным 
силам. В результате переворот не состо-
ялся. 

Рецензируемое издание состоит из 
шести глав, а также пролога и содержит 
приложения в виде цветных фотоиллю-
страций. Первая глава посвящена дет-
ским годам жизни Фелипе Астурийского 
(1968-1975). Во второй главе рассматри-
вается период отрочества молодого 
принца (1975-1984). Фелипе произнёс 
свою первую официальную речь в октя-
бре 1981 г. на церемонии вручения пре-
мии Принца Астурийского. Ему тогда 
было 13 лет. Именно в этот период была 
учреждена эта международная награда, 
которая присуждается каждый год дея-
телям в области искусства и обществен-
ных наук, а также в сфере гуманитарного 

сотрудничества, спорта, научных и тех-
нических исследований. Данная премия 
с 24 сентября 1980 г. субсидируется из 
Фонда принца Астурии. Среди её обла-
дателей – целый ряд наших известных 
соотечественников: Майя Плисецкая, 
Михаил Горбачёв, Мстислав Растропович 
и др. 

Родители принца Астурийского ко-
роль Хуан Карлос I и королева София 
пытались сделать всё для того, чтобы, 
несмотря на свою исключительность, 
принц Астурийский был наравне со сво-
ими сверстниками, поэтому он учился в 
колледже Святой Марии де лос Росалес. 
Кстати, в этом же колледже обучаются 
обе дочери Фелипе – наследная прин-
цесса Астурийская Леонор и инфанта Со-
фия. 

Третья глава посвящена юношеским 
годам Фелипе (1985-1995). В 18 лет он 
принёс присягу на верность Конститу-
ции Испании и главе государства в Гене-
ральных кортесах. Судьба Фелипе была 
предрешена с детства – быть «королём 
для всех испанцев», также как и его отец. 
В этот период он обучался в колледже в 
Канаде и несколько лет в трёх военных 
академиях – сухопутных войск, ВВС и 
ВМС. Затем изучал экономику и право в 
Университете Комплутенсе в Мадриде.  
В 1995 г. Фелипе получил диплом маги-
стра в области международных отно-
шений Джорджтаунского университета 
(США). 

В четвёртом разделе рассматривается 
период жизни Фелипе VI с 1995 по 2010 
гг. Ещё до восшествия на престол принц 
Астурийский активно участвовал в об-
щественной деятельности. Он совершил 
ряд поездок по всему миру, в том числе 
побывал и в России. В феврале 2002 г., 
когда отмечалось 25-летие восстановле-
ния дипломатических отношений между 
странами, принц Фелипе открыл москов-
ское отделение Института Сервантеса.  
В 2003 г. принц Астурийский женился на 
журналистке Летисии Ортис. В 2005 г. у 
них родилась первая дочь Леонор, а спу-
стя полтора года – София. 

В пятой и шестой главах идёт по-
вествование о периоде жизни Фелипе, 



214

РЕЦЕНЗИИ

начиная с 2011 г. и заканчивая 2017 г. 
Последние годы правления Хуана Кар-
лоса I были омрачены неприятностями, 
связанными с коррупционным сканда-
лом, в котором оказался замешан супруг 
инфанты Кристины, сестры Фелипе, 
Иньяки Урдангарин. Кристину и Инья-
ки отстранили от королевского дома, 
их упоминание исчезло с официального 
сайта королевского дворца. Вступив на 
трон, Фелипе лишил собственную сестру 
титула герцогини Пальмы-де-Майорки. 

Популярность нового короля Испа-
нии Фелипе VI, взошедшего на престол в 
2014 г., остаётся высокой. Уже в качестве 
главы государства Фелипе VI пришлось 
принимать сложнейшее решение, ког-
да страна оказалась на пороге государ-
ственного переворота и раскола в связи 
с каталонским кризисом. 1 октября 2017 
г. в Каталонии прошёл так называемый 
референдум о независимости, противо-
речащий Конституции Испании 1978 г. 

Через несколько дней после этого со-
бытия, 3 октября Фелипе VI обратился 
к народу Испании с телеобращением, 
также, как Хуан Карлос I в 1981 г. Король 
осудил организаторов референдума, об-
винил правительство Каталонии в «не-
допустимом неподчинении» с целью 
«разрушить единство страны». 

Таким образом, за короткое время с 
начала правления Фелипе VI страна пе-
режила два глубочайших политических 
кризиса – правительственный, когда 
почти в течение года парламент не мог 
утвердить председателя правительства, 
и каталонский, который так до конца и 
не разрешён. Вопреки всему, испанские 
граждане в целом остаются довольны 
тем, как новый глава государства справ-

ляется со своими обязанностями. Более 
76% считают Фелипе VI «хорошим коро-
лём для Испании». 

Следует также отметить, что вместе 
с престолом король Хуан Карлос I пере-
дал наследному принцу Фелипе Асту-
рийскому благожелательное отношение 
к России, особенно в области развития 
культурного диалога. В июне 2011 г. за 
«достижения в области гуманитарной 
деятельности» Хуан Карлос I был награж-
дён Государственной премией РФ. Таким 
образом, король Испании присоединил-
ся к списку самых значимых для России 
личностей. 

Заключительный раздел рецензируе-
мого издания называется «Король, кото-
рый смотрит в будущее». В своей инаугу-
рационной речи в парламенте 19 июня 
2014 г. Фелипе VI заявил: «Я горжусь ис-
панцами и ничто не будет для меня боль-
шей честью, чем если бы испанцы могли 
гордиться своим новым королём». Это 
своего рода жизненное кредо нового ис-
панского монарха. 

При написании данной книги были 
использованы материалы архива из-
вестного информационного агентства 
Испании ЭФЭ, ведущей газеты страны 
АБЦ, а также личные материалы испан-
ской журналистки А. Мартинес-Форнес, 
которая с 2002 г. является официальным 
корреспондентом АБЦ издания и регу-
лярно освещает жизнь Мадридского ко-
ролевского двора в СМИ. Рецензируемое 
издание представляет собой научную 
ценность и имеет практическое значе-
ние. Оно будет полезным всем тем, кто 
интересуется историей современной Ис-
пании.



215

НАУЧНАЯ  ЖИЗНЬ

ЕЛЕНА  ОБРАЗЦОВА:  ГОЛОС  ЛЮБВИ  
(1939 – 2015 гг.)

К.М. Долгов*

Федеральное государственное бюджетное учреждение науки «Институт  
философии РАН». Москва, ул. Гончарная, д. 12, стр. 1.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-215-220

Елена Васильевна   
Образцова – имя, 
близкое и дорогое 

для каждого гражданина 
Советского Союза и Рос-
сии. Оно также известно 
большинству поклонни-
ков и любителей оперно-

го искусства многих стран. Не случайно 
известный режиссер Ф. Дзеффирелли, 
вспоминая о своей работе с певицей, пи-
сал, что в его жизни были три потрясе-
ния: Анна Маньяни, Мария Каллас  и Еле-
на Образцова. 

Работая многие годы в области куль-
туры, я имел счастливую возможность 
не раз встречаться и беседовать с Еленой 
Васильевной по самым разным вопросам 
и, прежде всего, разумеется, по вопро-
сам искусства и культуры. Тем более, что 
ряд лет я читал лекции по философии и 
эстетике в Московской консерватории, 
где вели занятия многие выдающие-
ся представители нашей музыкальной 
культуры. Елена Васильевна также на 
протяжении многих лет занималась пе-
дагогической деятельностью, была про-
фессором Московской консерватории, 

обучая и воспитывая молодые таланты. 
Эту работу она считала совершенно не-
обходимой и вкладывала в неё много 
труда и души. 

Я вспоминаю довольно горячие споры 
с рядом преподавателей консерватории 
о необходимости изучения философии 
студентами и аспирантами консервато-
рии. Елена Васильевна горячо и страстно 
отстаивала свою позицию, согласно ко-
торой философия в музыкальных учеб-
ных заведениях, по существу, не нужна, 
она для них совершенно бесполезна и 
только отнимает время, необходимое 
для более глубокого изучения основных 
профессиональных предметов. Я, в свою 
очередь, пытался доказать сторонникам 
подобных взглядов, что философия – это 
не просто одна из научных дисциплин, 
а это любовь к мудрости, как говорили 
древние греки. И как таковая, а имен-
но любовь к мудрости, она необходима 
всем. Однако к моим аргументам не осо-
бенно прислушивались, и, хотя этот спор 
возникал неоднократно, все оставались 
при своём мнении. 

Прошло довольно много времени, и 
вдруг в одном из выступлений по теле-

* Долгов Константин Михайлович – д.филос.н., профессор, главный научный сотрудник 
Института философии РАН, Заслуженный деятель науки РФ. 



216

НАУЧНАЯ  ЖИЗНЬ

видению Елена Васильевна, обращаясь 
к своим ученикам и последователям, 
заявила, к моему великому удивлению, 
что настоящие оперные солисты могут 
стать таковыми только тогда, когда они 
будут хорошо знать философию и, пре-
жде всего, философию жизни. Без этого 
знания никакой, даже самый большой 
талант, красивый и совершенный голос 
и владение техникой не помогут. Как она 
сказала, голос оперного певца выража-
ет самые сокровенные мысли и чувства 
человека, глубины его духовной жизни, 
тончайшие нюансы духовных пережи-
ваний, борьбу противоположных сил –  
добра и зла, истины и лжи, красоты и 
безобразия, любви и ненависти, и т.д. 
А всё это имеет неизбежно глубинный 
философский смысл, который для свое-
го постижения требует хорошего знания 
философии. Вот почему об этом всегда 
следует помнить. Я был ошеломлён этим 
заявлением Елены Васильевны, вспоми-
ная её страстные выступления против 
философии и как учебного предмета, и 
как умонастроения вообще. 

Мне вспоминается и другая встреча 
с этой великой певицей, поразившая не 
только меня, но и всех других членов Ко-
митета по Ленинским и Государственным 
премиям, когда мы в Кремле слушали ис-
полнение ею партии Кармен, представ-
ленной на соискание Ленинской премии. 
Она исполняла эту партию настолько 
глубоко, утонченно и совершенно во всех 
отношениях, что члены Комитета слуша-
ли её с таким напряжённым вниманием, 
что казалось, будто зал пуст и никого нет, 
есть только Кармен, которая изливала 
душу и роковые волнения сердца своим 
волшебным меццо-сопрано. После завер-

шения несколько минут стояла гробовая 
тишина, а потом была такая овация, ко-
торой я давно не слышал и  не видел. Все 
члены Комитета стоя аплодировали ве-
ликой певице, и, естественно, ей едино-
гласно присудили Ленинскую премию.   

Я много раз бывал на её вокальных 
концертах, и меня всегда поражал не 
только её выдающийся артистизм, но и 
глубочайшее проникновение в музыку 
и слова исполняемых песен и романсов. 
Она вкладывала в это столько душевных 
сил, что казалось, все, кто её слушал, пе-
реживали содержание исполняемых про-
изведений как события своей собствен-
ной жизни. У некоторых слушателей на 
глазах появлялись слёзы, и после каждо-
го исполнения устраивались овации. Это 
касалось исполнения как классических 
произведений прошлого, так и сочине-
ний современных композиторов, осо-
бенно Г.В. Свиридова, который посвятил  
Е.В. Образцовой целый цикл, который 
она исполняла с неподражаемым чув-
ством и эстетическим совершенством. 

Трудно переоценить вклад Е.В. Об-
разцовой в развитие мастерства ис-
полнения камерной музыки, народных 
песен, романсов. В её репертуаре были 
произведения как широко извест-
ных, так и редко звучащих в наше вре-
мя отечественных композиторов: 
П.И. Чайковского, М.П. Мусоргского,  
Н.А. Римского-Корсакова, А.С. Дарго-
мыжского, Ц.А. Кюи, А.Г. Рубинштейна,  
А.С. Аренского, С.В. Рахманинова,  
С.С. Прокофьева, Г.В. Свиридова, а также 
песни и романсы зарубежных компози-
торов: Р. Шумана, Р. Вагнера, И. Брамса, 
Де Фальи, К. Дебюсси и многих других. 
В исполнение каждого из произведений 
Е.В. Образцова вкладывала всю душу, всё 
мастерство, всю силу своего голоса, го-
лоса женской любви, в котором органи-
чески слиты человеческие страсти, ум, 
женская чистота и верность, скромность 
и неуёмная энергия, глубочайшие тайны 
духовного мира, ослепительная красота, 
чары и обаяние женского начала. 

Когда она исполняла народные пес-
ни или романсы, публика замирала, 
казалось, переставала даже дышать – 



217

К.М. Долгов

настолько глубоко воспринималась зву-
чание голоса Е. Образцовой и музыки, 
которые сливались в душе слушателя 
как открытие сокровенных тайн ещё 
неведомой жизни. У многих на глазах 
появлялись слёзы, а после окончания 
концерта публика долго не отпускала 
певицу. И так повторялось от концерта 
к концерту. Это была подлинно народ-
ная, русская певица, чей беспредельный 
талант выражал широчайшую душу рус-
ского народа, его врожденную любовь к 
воле и свободе, талант, который преодо-
левал многие установленные каноны, но 
не ради каких-то формальных изысков, а 
ради постижения  Истины, Правды, До-
бра, Красоты и Любви. 

Как истинный художник, признаю-
щий и уважающий классическое ис-
кусство, Елена Васильевна чувствовала 
необходимость его развития – как на 
оперной сцене, так и в концертной дея-
тельности, и, осознавая силу своего та-
ланта, она привносила в исполнение 
много нового, порой необычного. Когда в 
одной из бесед с Е. Образцовой я сказал, 
что её исполнение во многом напоми-
нает манеру Н. Обуховой, она ответила: 
я сама очень люблю Надежду Обухову и 
её исполнение оперных арий, народных 
песен и романсов. Но мы живём в другую 
эпоху, которая требует новых красок, но-
вых звучаний, даже нового восприятия. 
Поэтому, на мой взгляд, не случайно ис-
полнительское мастерство Е. Образцо-
вой не устаревает и неизменно вызывает 
интерес у новых поколений.  

Мне с моей супругой посчастливилось 
почти целый месяц общаться с Еленой 
Васильевной и её дочерью, тогда ещё 
школьницей, отдыхать в только что от-
крывшемся тогда доме отдыха «Солнеч-
ный» в Гурзуфе. Мы снова вели беседы 
на разные темы, спорили, соглашались и 
не соглашались, но это всегда было очень 
интересно. Здесь я видел Елену Васильев-
ну не как оперную диву, а как обыкно-
венного человека. С утра она занималась 
своеобразной гимнастикой, что-то вроде 
йоги, затем с огромным удовольствием 
и довольно умело и далеко плавала, за-
горала, как все отдыхающие, правда, вы-
бирая при этом малолюдные места на 
пляже. И на самом пляже, и во время про-
гулок после обеда мы возобновляли свои 
беседы, и я видел и чувствовал, что по-
мимо чисто профессиональных интере-
сов, её волновали самые разные вопро-
сы, касающиеся реальной жизни людей. 
У неё был широкий кругозор, она многое 
знала и постоянно стремилась ко всё но-
вым знаниям. 

Как-то я рассказал о своей службе в 
Военно-Морском флоте на Балтике, что 
первый год службы учился в особом от-
ряде подводного плавания и противо-
лодочной обороны, располагавшемся на 
Большом проспекте в Ленинграде, а она, 
как известно, родилась в  этом городе. 
Темой наших бесед часто становилась 
жизнь и служба на флоте. Она букваль-
но преклонялась перед морем, морской 
жизнью, красотой военных кораблей, 
морской формой, мужеством моряков. 
Восхищалась романтикой, связанной с 
морем, военно-морской службой и при-
знавалась, что ещё в школе она и де-
вочки из её класса завидовали ребятам, 



218

НАУЧНАЯ  ЖИЗНЬ

которые после окончания школы могут 
поступить в военно-морские училища, 
стать офицерами и посвятить себя морю 
и флоту. 

Однажды во время нашего отдыха раз-
разился сильный шторм, в пять-шесть 
баллов. Море буквально кипело, буше-
вало, огромные волны накатывались на 
берег, смывая всё на своём пути. И вдруг, 
к удивлению отдыхающих, стоявших уже 
на площадке, а не на пляже, и наблю-
давших за разгулом стихии, Елена Васи-
льевна решила поплавать. Некоторые 
отдыхающие что-то кричали, пытаясь 
её остановить, но из-за страшного шума 
она, естественно, ничего не слышала и 
скрылась в волнах разъяренного моря. 
Все с огромным волнением наблюдали 
за ней, она то показывалась на гребнях 
волн, то исчезала, как в преисподнюю, 
и вдруг совсем перестала появляться. 
Тут все не на шутку взволновались – не 
утонула ли она? И Наташа, моя жена, мне 
сказала: ты всё-таки хороший пловец, мо-
ряк, иди спасай, если она ещё не утонула, 
то обязательно утонет, в такой шторм ей 
самой не выбраться. 

И поскольку больше никто не отва-
жился спасать Елену Васильевну, я бро-
сился в море, и первая же волна ударила 
меня так о берег, сбив при этом очки, что 
я подумал – а не вернуться ли назад, ибо 
я понял, что даже мне самому, бывшему 
моряку, трудно будет выбраться. Но все-
таки боязнь потерять Елену Васильевну 
заставила меня плыть дальше и искать 
ее. Волны, накатывавшиеся на берег, от-
брасывали меня все дальше от берега, и 
вдруг я увидел Елену Васильевну совсем 
недалеко от себя. Я бросился к ней, но 
очередная волна опять отбросила меня 

назад к берегу, и я несколько раз пытался 
приблизиться к Елене Васильевне, кото-
рая то появлялась, то снова скрывалась 
под водой. Наконец мне удалось схватить 
её и, как положено по правилам, я одной 
рукой обхватил её за шею, прижал к себе, 
а другой рукой и ногами стал изо всех 
сил грести к берегу. Елена Васильевна 
ослабела и сама плыть уже не могла. Ког-
да до берега оставалось совсем немного, 
очередная волна накрывала нас, а потом 
снова отбрасывала в море. 

Я, помня практику, оставшуюся с фло-
та, что надо плыть не по волнам и не про-
тив волн, а между ними, выбрал такое 
место и бросился плыть к берегу вместе 
со своим грузом – Еленой Васильевной. 
Наконец мне это удалось. В это время к 
нам подбежали несколько мужчин,  по-
могли выбраться из воды подальше от 
набегавших волн. Елена Васильевна, ви-
димо, наглоталась воды и была почти без 
сознания. Я положил её так, чтобы она 
поскорее пришла в чувство. Скоро она 
пришла в себя и, пошатываясь, поддер-
живаемая отдыхающими, пошла к себе в 
номер. Несколько дней мы её не видели, 
но вскоре при первой же встрече, а наши 
номера находились рядом, она горячо по-
благодарила меня за оказанную помощь. 
После этого случая Елена Васильевна 
вообще редко показывалась на пляже, а 
отдыхавшие неоднократно благодарили 
меня за спасение Елены Васильевны. 

Мы много раз встречались с Еленой 
Васильевной по самым разным случаям, 
иногда просто здоровались, а иногда у 
нас завязывались разговоры на различ-
ные темы. Мне всегда было приятно с 
ней беседовать, и я чувствовал, что и она 
с нескрываемой симпатией относится 
ко мне. Времени для серьёзных бесед об 
оперном искусстве у нас чаще всего не 
было, но даже эти мимолётные встречи 
иногда позволяли мне услышать от неё 
серьёзные суждения и оценки состоя-
ния оперы как у нас в Советском Союзе, 
так и за рубежом, ибо она уже активно и 
успешно гастролировала по всему миру. 
В частности, она отмечала, например, ис-
ключительно высокий уровень оперного 
искусства в театре Ла Скала и считала, 



219

К.М. Долгов

что нам надо брать его работу за обра-
зец, ибо в этом театре и солисты, и хор, 
и оркестр действуют как единый и уни-
кальный организм, в отличие от других 
театров, в том числе наших. 

Ещё один момент, на который Е.В. Об-
разцова не раз обращала внимание, это 
высочайшее искусство подготовки со-
листов в Италии. Можно также отметить 
её пожелание о том, чтобы оперные теа-
тры занимали и в театральной жизни, и 
в жизни всего общества одно из первых 
мест, ибо они дают такой синтез музы-
ки, драмы, художественного мастерства, 
который, пожалуй, превосходит возмож-
ности других видов искусства. Поэтому 
оперное искусство необходимо не просто 
иметь и поддерживать, а постоянно со-
вершенствовать, углублять и развивать. 
Елена Васильевна всегда ценила арти-
стический профессионализм, восхища-
лась талантливыми представителями, 
как отечественными, так и зарубежны-
ми, этого великого искусства. Высшим 
образцом такого таланта, голоса уни-
кальной красоты и силы, обаяния, вы-
сочайшего мастерства для неё являлось 
творчество Марии Каллас, спектакли 
с участием которой она всегда стреми-
лась смотреть и слушать. Она знала всё 
её творчество, все её партии, стремилась 
во многом ей подражать и всегда с осо-
бым восторгом и чувством рассказывала 
о встречах с ней. 

Если говорить о человеческих каче-
ствах Елены Васильевны, то меня всегда 
привлекали её доброта, бескорыстие, со-
переживание, искреннее стремление по-
мочь всем, кто нуждается в помощи. Она 
хорошо знала жизнь простого народа, 
сама прошла трудный жизненный путь, 
видела, как трудно в нашей стране жи-
вётся простому человеку. Её стремление 
хоть чем-то помочь нуждающимся лю-
дям, молодым и старым, было естествен-
ным проявлением человечности, вели-
кодушия, милосердия, широты натуры, 
порядочности, без всякой нарочитости и 
фальши. Всё это шло из глубин её души 
и сердца, что было заложено родителями 
и развито самой жизнью. Когда она соз-
давала соответствующие фонды, органи-

зации, помогающие молодым талантам 
получить необходимое образование, ра-
боту и не только у нас в стране, но и за 
рубежом, я, как и многие другие, видел в 
этом подлинное бескорыстие, а не обыч-
ную попытку прославления своего име-
ни. Она активно участвовала в различ-
ных конкурсах и как председатель, и как 
член жюри. Как известно, ей много раз 
предлагали хорошие и длительные за-
рубежные контракты в лучших театрах 
мира, возможность постоянно жить и ра-
ботать за рубежом. Она соглашалась, но 
только на время, и снова возвращалась 
на родину. 

Чувство любви к родине было ей при-
суще органически. Я никогда не видел 
Елену Васильевну удручённой, мрачной, 
поглощённой какими-то неприятными 
переживаниями. Напротив, на её лице 
всегда играла улыбка, а если она, что бы-
вало довольно редко, выглядела слиш-
ком серьёзной, задумчивой, строгой, то 
стоило ей только кого-то увидеть, встре-
титься взглядом, как на её лице снова 
появлялась очаровательная, доброжела-
тельная, располагавшая к себе улыбка 
и ощущение полноты, красоты, радости 
жизни, оптимизма. Встречи с ней в лю-
бое время, в любых обстоятельствах 
оказывали на всех самое благоприятное 
впечатление.  

Елена Васильевна была не только 
красивым, умным, но по-настоящему 
мудрым, честным перед собой и перед 
другими, очень совестливым человеком. 
Мне запомнился ряд высказываний из её 
интервью. В одном из них она говорит 
о распространившейся в мире практике 
вульгаризации классики: «Современные 
режиссёры, думаю, часто просто не знают, 



220

НАУЧНАЯ  ЖИЗНЬ

как привлечь внимание к своим скром-
ным персонам, вот и норовят устроить из 
театра бордель. Я считаю, то, что сейчас 
делается в опере, – преступление против 
оперы. Это всё равно что пририсовывать 
какие–то детали к классическим карти-
нам. Это дикость. Если хочется что-то 
осовременить, пусть напишут современ-
ную оперу и ставят как хотят. Все это 
идёт от бездарности, от бескультурья. 
Современные ребята очень мало читают, 
мало знают, мало видят, мало ездят. Надо 
познать мир, чтобы стать дирижёром. 
Сейчас в опере отвратительно все идёт и 
в Германии, и в Испании. Во многих теа-
трах какие–то современные выверты. Но 
я считаю, что это от бескультурья и от 
бездарности».	

В другом интервью прозвучала фило-
софия ее жизни: «Чем дольше живёшь, 
тем больше мудреешь и ценишь вещи, 
которых в молодости не замечаешь. Я 
счастливый человек – Господь мне ещё 
даёт возможность петь, мы вместе с до-
черью Леной даём концерты. Я всегда го-
ворю: живите каждый день! Ежедневно 

Господь даёт нам задания и смотрит, как 
мы реагируем. Отец меня научил: каж-
дый вечер, когда ложишься спать, всегда 
думай, что ты за день сделала. Кого оби-
дела, перед кем надо извиниться, чтобы 
завтра уже плохого не совершить. С дет-
ства так и делаю. Надо ложиться спать с 
чистой совестью. И вообще, в жизни по-
сле себя надо оставить обязательно до-
бро...». 

Каждый раз, когда я слушаю класси-
ческие оперы, вокальные произведения 
в исполнении самых разных артистов, я 
всегда вспоминаю, как их исполняла Еле-
на Васильевна Образцова. И во мне вновь 
пробуждаются те не передаваемые ника-
кими словами чувства, которые я испы-
тывал, слушая её незабываемый голос, 
голос великой любви и великого сердца, 
идущий от вечности и уходящий в веч-
ность.  

Dolgov K.М.
Elena Obraztsova: Voice of Love

(1939 - 2015)



221

НАУЧНАЯ  ЖИЗНЬ

ЮБИЛЕЙНЫЙ  25-Й  «КРУГЛЫЙ СТОЛ»  ПО  
ПРОБЛЕМАМ  «КОМПЛЕКСНОСТИ  ФЕНОМЕНА  
ОДАРЁННОСТИ  И  КРЕАТИВНОСТИ»  
(28-29 ИЮНЯ, Г. ВРШАЦ, СЕРБИЯ)

В.С. Глаголев*

Московский государственный институт международных отношений (университет) 
МИД Российской Федерации, Москва, 119456, просп. Вернадского 76.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-221-223

* Глаголев Владимир Сергеевич – д.филос.н., профессор Кафедры философии МГИМО(У) 
МИД Российской Федерации

Старинный серб-
ский город вот уже 
четверть века при-

нимает гостей, чья дея-
тельность так или иначе 
связана с обучением (и 
изучением) одарённых. 
Среди приглашённых 

много преподавателей из славянских 
стран – Словении, Македонии, Боснии, 
Черногории. В этом году прозвучали 
также выступления учёных из Румынии, 
Германии, Швеции и России.

Разговор о проблемах реализации 
одарённости и её фиксируемых отли-
чиях от таланта открыл установочный 
доклад «Вызовы основаниям теории об-
разования одарённых и талантливых», 
подготовленный профессором доктором 
Роландом С. Парссеном (Йёнчёпингеский 
университет, Швеция). Содокладчик док-
тор Зора Крньяич (Институт педагогики 
философского факультета Белградского 
университета), в свою очередь, исследо-

вала тему хобби, увлечений, способству-
ющих раскрытию таланта (на примере 
сербских студентов). Россию представ-
ляли доклады профессора В.С. Глаголе-
ва на тему «Культ успеха в экономике: 
панацея от одарённости» и профессора 
М.В. Силантьевой «Время в картине мира 
одарённых: талант и экзистенция».

Как было подчёркнуто в докладе про-
фессора Парссена, одарённость и талант –  
не только «наш взгляд» на способных 
людей, но прежде всего это – феномены 
реальности. Каждый человек одарён в 
какой-либо области и может раскрыться, 
состояться в ней; а может и не раскрыть-
ся. В отличие от одарённости, талант 
связан с высокой степенью социальной 
ответственности, что требует от челове-
ка определённого поведения. При этом 
известно: 5% талантливых сотрудников 
производят до 25% продукции, выраба-
тываемой ведущими компаниями мира. 
Именно поэтому поднятые на конферен-
ции вопросы «не являются праздными», 



222

НАУЧНАЯ  ЖИЗНЬ

хотя поиск однозначно успешных «тех-
нологий по производству талантов» аб-
сурден в силу самой постановки вопроса. 
Это – один из вопросов, на который нет 
ответов.

Дискуссия, развернувшаяся вокруг 
«вопросов, у которых нет ответов»  
(Р. Парссен) показала, что работа в сфере 
образования, по мнению многих из числа 
тех, кто ею занят, не может быть сведена 
к установлению «наборов готовых реше-
ний». При этом ещё со времён Л.C. Выгот-
ского тезис о «невозможности педаго-
гических алгоритмов» и одновременно 
требование разработки эффективных 
методик «взращивания талантов» свя-
заны с поиском рациональных основа-
ний, «поддающихся пониманию». Среди 
последних – учёт психофизической при-
роды человека и «влияния окружения» 
(«культуры» в широком смысле); пони-
мание неоднозначности их взаимодей-
ствия и важности формирования навы-
ков, позволяющих реализовать таланты 
в реальной деятельности. Параллельно 
дисфункции, связанные с самораскрыти-
ем личности одарённых, требуют созда-
ния моделей, отражающих как базовые 
условия становления персональности, 
так и возможный контекст (в том числе 
и социальный), в котором реализуется её 
деятельность.

Доктор Парссен выдвинул тезис, 
согласно которому природный и со-
циальный «ответ» на рандомные эво-
люционные изменения, вопреки уко-
ренившемуся в педагогической науке 
мнению, сам по себе не направлен на 
поддержание того небольшого числа лю-
дей, которые более развиты (например, 
интеллектуально), выделяются из боль-
шинства и тем самым резко отличаются 
от него. Эволюционно люди лишь со вре-
менем приспособились не убивать тех, 
кто более других одарён в интеллекту-
альном смысле. Что такое эволюция? Это 
одновременно теория и факт. Если гово-
рить о факте, то применение принципа 
причинности позволяет предположить, 
что эволюция «не заботится» об одарён-
ных. Её задача – расширить возможно-
сти приспособления. Те, кто не способен 

решить эту задачу, просто-напросто «не 
воспроизводятся». Механизм селекции 
здесь связан с генетической адаптацией, 
и природная среда (не в меньшей мере, 
чем социальная) «работает» на выжива-
ние и самосохранение, а не на поддержа-
ние «аномалий». 

В свете сказанного требует пересмо-
тра и отношение к механизмам соревно-
вательности, заложенным, как неодно-
кратно подчёркивалось выступающими, 
психофизиологически. Несмотря на то, 
что соревновательность (competition) 
поддерживается многими культурны-
ми традициями (по мнению профессора 
Парссена, прежде всего русской, амери-
канской, китайской и немецкой), – она 
не является ни способом выявления, ни 
способом развития таланта. Соревнуясь, 
люди очень быстро теряют из виду соб-
ственно интеллектуальные задачи; на 
первый план выходят другие интересы. 
Учёный, в отличие от политика, не ста-
вит перед собой цель победить в неком 
академическом состязании; для дости-
жения истины или решения математиче-
ских задач не нужны «интеллектуальные 
бега».

К слову, выступление профессора 
Парссена изобиловало модальными гла-
голами, что (возможно) объясняется осо-
бенностями образовательных техноло-
гий, в структуру которых «встроен» даже 
самый свободомыслящий педагог: долж-
ны, непременно должны, следует, необ-
ходимо понимать и т.д. При этом нельзя 
не отметить мощный провокативный по-
тенциал, содержавшийся в подобной по-
становке вопроса. Нельзя не согласить-
ся: динамика эволюционного развития 
человека не может «просто» отмениться 
в новую технологическую эру, когда гло-
бализация и успехи информационной 
революции подвели общество к слепой 
вере в безусловные успехи манипуляций 
массовым сознанием. Тем более важны 
продуманные стратегии по отбору, под-
держанию и развитию одарённости.

Инвентаризация и пересмотр фун-
даментальных установок, связанных с 
формированием педагогических подхо-
дов к одарённости, требует также иного 



223

В.С. Глаголев

отношения к «факультативной» занято-
сти, то есть к принципам организации 
такими людьми своего свободного вре-
мени. Важность переключения на другие 
занятия, укрепляющие (а не разрушаю-
щие) личность одарённого учащегося, не 
подлежит сомнению. Помощь в решении 
этой задачи может (и должно) оказать 
учебное заведение, школа или вуз, если 
хочет укрепить профессиональные и 
личные компетенции своего выпускни-
ка, помочь ему реализовать своё призва-
ние и создать «подушку безопасности» 
для тех испытаний, которые неизбежно 
встретят его на жизненном пути. 

Эти и подобные выступления участ-
ников конференции убедительно пока-
зали, что проблематика круглых столов 
(создатель и вдохновитель которых –  
профессор, академик Сербской акаде-
мии образования, доктор Грозданка 
Гойков, присутствовавшая на конфе-
ренции) обладает поистине философ-
ской глубиной и фундаментальностью. 
А также несомненной перспектив-
ностью, поскольку задачи реального 
«производства» талантов всё ещё сто-
ят перед обществом, и стоят с большой  
остротой.



224

НАУЧНАЯ  ЖИЗНЬ

ПЯТАЯ  МЕЖДУНАРОДНАЯ  НАУЧНАЯ  
КОНФЕРЕНЦИЯ  «ТВОРЧЕСТВО  КАК  
НАЦИОНАЛЬНАЯ  СТИХИЯ:  ОБЩЕЕ  
И  ОСОБЕННОЕ  В  СОВРЕМЕННОМ  
СОЦИОКУЛЬТУРНОМ  ПРОСТРАНСТВЕ»
(1-3 ИЮЛЯ 2019 Г., САНКТ-ПЕТЕРБУРГ, РОССИЯ)

И.А. Чупрова*

Московский государственный институт международных отношений (университет) 
МИД Российской Федерации, Москва, 119456, просп. Вернадского 76.

DOI: 10.24833/2541-8831-2019-3-11-224-225

Кафедра филосо-
фии МГИМО, на-
ряду с гумани-

тарным факультетом 
Санкт-Петербургского 
государственного эконо-
мического университета, 
Российским философским 

обществом и Обществом русской фило-
софии при Украинском философском 
фонде, выступила в числе организаторов 
очередной конференции, посвящённой 
творчеству в различных его проявлени-
ях. Мероприятие собрало учёных из раз-
ных городов России – Самары, Уфы, Ека-
теринбурга, Нижнего Тагила, Воронежа, 
Чебоксар, Москвы и Санкт-Петербурга; а 
также из-за рубежа – Словакии и Украи-
ны.

Среди вопросов, ставших предметом 
оживлённой дискуссии, были:

–	 проблемы творчества в аспекте 
аксиологии (включая экономический, 
правовой, психологический и организа-
ционный аспекты);

–	 тема национальной и шире – со-
циокультурной идентичности; 

–	 философские воззрения врачей-
писателей России и Словакии ХХ века; 

–	 отдельного внимания удостои-
лась тема художественного творчества;

–	 а также тема психологии и эко-
номики творческого процесса.

Открыли конференцию доклады: 
–	 д.филос.н., профессора Кафедры 

социальной философии и философии 
истории СПбГУ К.С. Пигрова («Аксиоло-
гические паттерны современного твор-
чества: между призванием и профессией. 
Историософский подход»);

–	 к.филос.н., доцента Центра гума-
нитарного образования Национальной 

* Чупрова Ирина Александровна – к.филос.н., преподаватель Кафедры философии 
МГИМО(У) МИД Российской Федерации



225

И.А. Чупрова

Академии наук Украины, сопредседателя 
Общества русской философии при Укра-
инском философском фонде Т.Д. Суходуб 
(«Особенное и общее, многое и единое в со-
временной культуре (или размышление о 
том, может ли быть “глобальный мир” 
миром?)»);

–	 к.филос.н., доцента Кафедры 
философии Санкт-Петербургского госу-
дарственного экономического универси-
тета О.Д. Маслобоевой («Субъектность 
мировоззрения – основание вариативно-
сти творчества в культуре»); 

–	 к.филос.н., доцента Кафедры со-
циальной философии СПбГУ Е.К. Крас-
нухиной («Универсализм и сингуляризм 
национальной идентичности») и др.

МГИМО на конференции представля-
ли доклады членов Оргкомитета: 

–	 д.филос.н., профессора В.С. Гла-
голева («Антропологическое измерение 
творческого процесса»); 

–	 д.филос.н., профессора М.В. Си-
лантьевой («Парадоксы глобальной иден-
тичности в контексте международных 
процессов»). 

На заседаниях конференции состоя-
лись также выступления аспирантов и 
преподавателей Кафедры философии: 

–	 М.А. Радченко («Творческая дея-

тельность vs креативные практики: 
подмена понятий в условиях рынка»);

–	 В.В. Сухомлиновой («Китайская 
концепция творчества как “нанесения 
узора поверх узора” с целью духовного со-
вершенствования»);

–	 к.филос.н., И.А. Чупровой («Со-
временные вызовы художественному 
творчеству»). 

Серьёзное обсуждение тех «вызовов», 
которые были связаны с перспективой 
дегуманизации общественного созна-
ния, бездумного размывания ценност-
ных ориентиров и снятия тех барьеров, 
которые позволяют человеку состояться 
в своём творческом призвании в каче-
стве созидателя, а не разрушителя, – об-
ращение ко всем этим темам позволило 
участникам конференции сформировать 
развёрнутое дискуссионное поле своео-
бразной «негативной диалектики». Вме-
сте с тем, несомненным позитивным 
результатам конференции стало уточне-
ние основных параметров национально-
культурного формата взаимодействия 
современных обществ. Уточнения, осно-
ванного на внимательном, системном и 
последовательном анализе диалектики 
общего, особенного и единичного.



© Федеральное государственное 
автономное образовательное 
учреждение высшего образования 
«Московский государственный  
институт международных отношений 
(университет) Министерства  
иностранных дел Российской  
Федерации» 

Учредитель и издатель: 
Федеральное государственное 
автономное образовательное 
учреждение высшего образования
«Московский государственный 
институт международных отношений 
(университет) Министерства 
иностранных дел Российской 
Федерации»

Зарегистрировано Федеральной 
службой по надзору в сфере связи, 
информационных технологий
и массовых коммуникаций
(Роскомнадзор).
Свидетельство о регистрации средства 
массовой информации
ПИ № ФС77-67951 от 06 декабря 2016 г.

Адрес редакции: 119454, Москва, 
проспект Вернадского, д. 76, к. 4114 а. 
Тел./ факс. +7(495) 299 38 22
Веб-сайт: www.concept.mgimo.ru
e-mail: concept@mgimo.ru
ISSN 2541-8831

Выходит 4 раза в год.
Отпечатано в отделе оперативной 
полиграфии и множительной техники 
МГИМО МИД России.
119454, Москва,
проспект Вернадского, д. 76.
Тираж 2000 экз. Объём  19,95 п.л.
Заказ 1315

ISSN (Print) 2541-8831
ISSN (Online) 2619-0540

© Federal state autonomous institution 
of higher education «Moscow State 
Institute of International Relations 
(University) of the Ministry of Foreign 
Affairs Russian Federation»

The Founder and Publisher:
Moscow State Institute of International 
Relations (University) of the Ministry of 
Foreign Affairs of Russian Federation

The Federal Service for Supervision of 
Communications, Information Technologies 
and Mass Media.
Vertificate of registry
ПИ № ФС77-67951, 6 December 2016.

The Publisher Address: 119454, Moscow, 
Prospect Vernadskogo, 76, room. 4114 а. 
Phone/fax: +7(495) 299 38 22.
URL: www.concept.mgimo.ru;
e-mail: concept@mgimo.ru.
ISSN 2541-8831

Published by MGIMO University Press.
Number of printed copies: 2000.


	000_Содержание
	000_ТоркуновАВ
	001_ВяземскийЮП
	002_ВасечкоВЮ
	003_ЩербаковФБ
	004_ПалагинаНС_ПоляковаТА
	005_ЗабиякоАП
	006_ЩипковВА
	007_ГоринаАА
	008_ПрокофьеваИТ
	009_ОполевПВ
	010_ЖбанковаЕВ
	011_ФедороваЕС
	012_ШевцовНВ
	013_КуланинаЕМ
	014_ШестакВА
	015_АгрбаЛА
	016_АлексееваМВ
	017_АрутюновГГЛатыеваЕВ_НазароваНЕ
	018_ЛитвакНВ
	019_ОдесскаяММ
	020_АникееваНЕ
	021_ДолговКМ
	022_ГлаголевВС
	023_ЧупроваИА
	024_выходные

